**神想要什么？**

**作者的其它书籍**

**《超自然》**

**圣经是怎样教导那未见的国度，及其重要性**

**《未见的国度》**

**发现圣经中超自然的世界观..**

**《天使》**

**圣经中对神国度是的天使是怎样教 导的**

**《魔鬼》**

**圣经中对黑暗的势力是怎样教导的**

**《挑战你在圣经上与我相左》**

**《圣经未过滤》**

**以圣经中话语看圣经**

**《逆转黑门》**

 **以诺，守望者以及耶稣基督被遗忘的使命**

**《查经简考》**

**(60秒学者系列)**

**《圣经神学简考》**

**(60 秒学者系列)**

**《The Façade》 (小说)**

**《The Portent> (小说)**

**神想要什么？**

**迈可 海瑟**

© 2018 Michael Heiser

Unless otherwise indicated, all Scripture quotations are from The Holy Bible,

English Standard Version®

(ESV®

), copyright © 2016 Crossway Bibles, a division

of Good News Publishers. Used by permission. All rights reserved.

Occasionally Scripture quotations are from The Holy Bible, New Living

Translation, copyright © 1996, 2004, 2007. Used by permission of Tyndale House

Publishers, Inc., Carol Stream, Illinois, 60188. All rights reserved.

ISBN-13: 978-0692199046 (Blind Spot Press)

ISBN-10: 0692199047

All rights reserved.

Cover: Molly Joy Heiser

Typesetting: ProjectLuz.com

**献给**

献给刚开始耶稣基督旅程的。也献给那些虽很久以前就开始，却感觉自己还在原地踏步的。

目录

圣经书名简称….…………………………………………………… 8

前言 ….……………………………………………………………… 9

引言….……………………………………………………………… 11

**第一部分：故事**

第一章：….………………………………………………………… 14

第二章：….………………………………………………………… 19

第三章：….………………………………………………………… 26

第四章：….………………………………………………………… 32

第五章：….………………………………………………………… 37

第六章：….………………………………………………………… 43

总结和前言………………………………………………………..... 47

**第二部分：福音**

第七章：….………………………………………………………… 51

**第三部分：跟随耶稣**

第八章：….………………………………………………………… 61

 第九章：….………………………………………………………… 66

 关键词词汇表：….………………………………………………… 81

 属灵词汇小结：….………………………………………………… 85

**圣经书名简称**

**旧约**

创世记（创）

出埃及记（出）

利末记 （利）

民数记（民）

申命记（申）

约书亚记（约）

士师记（士）

路得记（路）

撒母耳记上（撒上）

撒母耳记下（撒下）

列王纪上（王上）

列王纪下（王下）

历代志上（代上）

历代志下（代下）

以斯拉记（拉）

尼希米记（尼）

以斯帖记（斯）

约伯记（伯）

诗篇（诗）

箴言（箴）

传道书（传）

雅歌（歌）

以赛亚书（赛）

耶利米书（耶）

耶利米哀歌（哀）

以西结书（结）

但以理书（但）

何西阿书（何）

约珥书（珥）

阿摩司书（摩）

俄巴底亚书（俄）

约拿书（拿）

弥迦书（弥）

那鸿书（鸿）

哈巴谷书（哈）

西番雅书（番）

哈该书（该）

撒迦利亚书（亚）

玛拉基书（玛）

**新约**

马太福音（太）

马可福音（可）

路加福音（路）

约翰福音（约）

使徒行传（徒）

罗马书（罗）

哥林多前书（林前）

哥林多后书（林后）

加拉太书（加）

以弗所书（弗）

腓立比书（腓）

歌罗西书（西）

帖撒罗尼迦前书（帖前）

帖撒罗尼迦后书（帖后）

提摩太前书（提前）

提摩太后书（提后）

提多书（多）

腓利门书（门）

希伯来书（来）

雅各书（雅）

彼得前书（彼前）

彼得后书（彼后）

约翰一书（约一）

约翰二书（约二）

约翰三书（约三）

犹大书（犹）

启示录（启）

前言
 - 请勿略过

 希望你看到了我上面所强调的。我知道有时候看书的前言就像你在排队等拿东西，在看电视等着你想要看的连续剧，或者像在堵车的时候的感觉，一定是迫不及待。我不敢担保本书的前言精彩至极，但是我肯定它是非常重要的。

 本书的目的是介绍圣经真正的内容：神的爱，神是怎样想要与你在永生里面与祂同份，以及神是怎样想要你让别人知道以上这两点的。很简单，很容易，但是可能与你所熟悉的内容不同。这不是一本“基督徒一对一手册”。这本书会讲到一些你从来没有听过的一些内容，对于你以前所熟悉的，我也会以不同的角度来探讨一下。

 对于本书的读者，我所针对的有两种：第一种是那些刚开始信主的初信徒。如果这指的是你的话，你可能已经对看圣经有一点不知所措。圣经里面有很多的内容听起来很奇怪也不容易理解。相信我，我完全知道你现在的感觉。当我在十几岁的信主的时候，我对圣经是一无所知的。我听别人讲过耶稣，诺亚，讲过亚当和夏娃，就这些而已。这本书就是我在刚信主的时候希望别人给我看的书。它会帮助我对圣经中的故事以及其它重要的概念做更好的铺垫，更好的了解。我相信，这本书一定会在这方面帮助到你。

 第二种本书的读者，我所针对的就是那些已经信主一段时间，但是还在”原地踏步“的人。你信耶稣基督，你已经去教会很长时间。但是你总感觉你信的不够，应该更多。当别人问你跟随耶稣真正的意义的时候，你总是感觉很迷茫。你觉得信主，一定不止是去教会，与基督徒交通或者参加小组学习这些。我要告诉你，你的直觉是对的。这本书一定会让你在属灵的旅程上加快速度。

 可能你觉得有一点矛盾，但是我想说，这本书所钍对的是对那些有聪明智慧的人介绍圣经中基本的概念。我一直都是认为我的读者是有智慧的。可能你们当中一些人，这本书会让你以一种崭新的方法重新学习。另一些人，你们还刚开始学习。但是无论如何，我们都是从某一点而开始，而才到这的，不是嘛？

 我希望读完本书，你会有兴趣去看我所写的其它的书。当你看完这本书的时候，我希望你会去看《超自然 - 圣经中是怎样教导那未见的国度及其重要性的》。对于英文的读者，这本书你可以在网上阅读，其它语言版本你可以在亚马逊或者Lexham Press.里找到。在网上你也可以找到一些我介绍这本书一些重要概念的视频。英语以外的版本你可以在[https://miqlat.org/translations-of-supernatural.htm](https://miqlat.org/translations-of/supernatural.htm)里面免费下载阅读。

 当你读完《超自然》这本书的时候，我希望你也有兴趣去看我写的其它的一些书藉，这些书藉会帮助你了解更多圣经的知识。《挑战你在圣经上与我相左》《圣经未过滤》，《以圣经的语言看圣经》以及《未见的国度 - 发现圣经中超自然的世界观》。

 我也希望你能够收听我的《赤裸圣经广播》，这个广播的目的就像它的名字一样，以圣经本身的方法来了解圣经，排除当代的神学派别以及西方文化的影响。我所专注的就是圣经本身的内容，明白圣经中原来的语言， 排除外在对于圣经的解释。每个月都有成百上千的听众来学习怎么样再次的初读圣经。发现圣经中的奥秘是每个信徒要不断经历的，这就是为什么我做我所做的。

 谢谢你的阅读！

引言

 神想要什么？

 这个问题听起来很简单，但是如果你仔细想一下，其实不然。

 为什么这么说呢？对于刚开始的人来说，你需要知道问这个问题的人是谁？别人问问题的原因有很多。这个问题是那些在受痛的人所带怒气的呼求吗？可能他们是内在深处哀伤而表面肤浅的问。还是说问这个问题的是那些以好奇心驱使而问的？亦或是问这个问题的人是已经经过深思熟虑而问的？对于想给出一个问题的完美的答案，先要知道的是问这个问题的人是为什么原因而问的。

 因为这个问题是我提出来的，所以你可能不需要更多的追究它的起源。但是让我先告诉你，我问这个问题不是因为什么原因而问的：我不是因为不知道答案而问的，我知道答案。并且我知道每个人想要的答案。神一定是不假思索的给我们这个问题的答案，这就是我问这个问题的原因。我问这个问题就是因为要帮助你思想一些重要的事情，当我问”神想要什么？“的时候，我其实在问你“神对于人类社会的每一个人所要的是什么？”“当我们讲到我个人，或者你个人的生活的时候，神要的是什么？”

 在我讲到答案之前，我想，这个问题很明显是基于宗教信仰的。关于神的问题很自然的就归于这一类。我提出这个问题并且解答这个问题就是因为我爱神，很多人也一样，即使他们对教会失去了兴趣，但是他们还是爱神的。这无可后非，因为你不需要用以后的事来解释以前。我不是一个牧师或神父，但是我是一个以研究圣经为职业的人（这是真的）。因为这个问题是我提出来的，我的答案也将会是一个以圣经为基准的一个答案。这可能会让更清楚了一些。我的目标就是要从圣经里来找到“神想要什么？”的答案。

 这个答案很简单，就是，神想要你。

 你可能觉得有点奇怪，你可能觉得它不可信，这都正常。但是“神想要你”却是一个真正的答案。坦白跟你说，“神想要你“这句话于这个答案还略显单薄。就这一句话，你还远远不会感受到这个答案的重量和厚度。你需要一些更多的内容来了解神在这句话的里面的爱有多么深沉。在这个答案的背后，是一个更长并更可颂的故事。

 正因为这一点，这本书所要讲到的不仅是神想要的，而是关于神想要你知道的。没错，神想要你。但是为了你更清楚明白神的旨意，你需要一些前期的资料和准备来更的感受到这句话的意思 。

当然，这就是我的职份。我们会以神故事开始。这里面有很多的悲剧情节，但是这些都没有改变神对你及对我的心意。当我讲完这个故事的时候，我会根据一些重要的细节加以更深的分析。这本书不全是讲这个故事 ，当你读完这本书关于故事的内容 的时候 ，对于我们刚开始所提出来的问题，你会有一个明确的答案。但是我希望，你也应该继续把本书读完。这对你会很有帮助。

 在我们没正式开始之前，我要先说明一点。如果你是一个在教会里侍奉很长时间的基督徒，你可能觉得你对这个故事已经听过无数次了。你当然会听到一部分，但是我担保肯定有一部分你是没有听过的。我肯定你会在读这个故事当中收获更多的惊喜。现在有很多的教会或者宗派把自己的思想加于圣经故事之上，或变为更重要。但是本书，却是完全没有任何的宗派或者个人色彩，完全的圣经内容。

 我相信基督徒读者当中的你们都是熟知圣经的，但是我也确信你会在读本书的时候会在旧的道理上有更多新的领悟。如果你是一个从来没有去过教会或者听过福音故事的人，那么你是一个本书的特定读者，因为你就像一张白纸，所有的都是从新开始。不管你是哪一类读者，我相信你会在发掘神想要的，以及为什么的过程中发现乐趣和惊喜。

**第一部分
圣经的故事**

#

# 第一章**神要一个家**

 我对神的第一印象不是一个在天上的爸爸。我以前知道神是造物主，是无所不能的力量。我以前觉得神知道我也知道别人心里在想什么。但是我完全不知道神对我的想法和对别人的想法是怎么样的。我以前从

来没有怀疑过神的存在，可能不是像一个人在屋里那种存在，但是我知道神的存在的。我以前对神的印象就是一个与我们关系时有时无的一个观察者（可能当我犯错的时候祂会注意到我）。我也从来没有怀疑过神不爱我。但是我仅仅知道的就是神是真正存在，并且与我为友，就仅此而已。我没有真正的遇见神，亲近神，就像那句话说的，“眼不见，心不念。”

 我当时对神的认识远远不够。因为我没有去亲近祂。所以我也没有认为祂在亲近我。如果有人问我的话，我会觉得神在做更重要的事。我会觉得我没有做什么可以让神亲近我的事，也不配神来亲近。

 我错了。神当时是在亲近我，只是我不知道。现在我知道神在寻找我因为神的本性就是在亲近和寻找我们。祂是为我们而来的。

 可是我们怎么样去了解神的这些本性呢。（我在此书后面会多次的问这个问题，所以要仔细找一下相似的问题）。让我们先用自己来做一个比喻。很正常，我们会自然而然的对我们所做的事，做的东西关怀备至。尤其当我们花了很大的心思去做一个东西的时候，我们会更加小心的呵护它。如果有人没有好好的对待我们所做的东西，破坏它，或者是嘲笑它，或者把这个东西占为己有的话，我们会很生气，这是我们的本性。

 我们会有这样的感觉就是因为我们的本性是这样，我们有自我意识。我们都有一个内在的生命，心思和意念。我们会对自己所喜欢给我们带来欢乐的东西多费心思，而不会为一个会给我们带来痛苦的东西费时间。我们做事都是有目的的，而不是随机的做，无目的的做。理性和思考来带领我们做什么事，怎么做事。

 对于为什么是这样，有很多不同的解释。即便是我们觉得最不重要的事情，我们做它也是有一定的原由的。我们刷牙因为我们不想要有蛀牙或者口臭。我们起床因为我们需要去工作。我们向右转而不向左转因为我们有一个目的地。有些时候当我们做一些觉得不合理的事情的时候，我们也是会有一定的想法或者目的在里面而做的。当你做一些你不愿意做的事情的时候，也是因为你做这个事对你会有意义或者对你有作用，不然你不会去做。不然，好好的为什么有些人会节食呢。我们做事情都是有目的的， 我们不是无头的苍蝇，随便而做事的。

 相反，如果有些人做事和上面所说的相反的话，那么他可能是有一些心理或者情感的问题。

 圣经里所说的，我们的神也是有这样的本性。神做的事都是好的，神造的也是好的。神不是因为觉得少点什么而造了人类。神不会孤独，或者祂觉得不完整或者需要一个伴而造的人类。神什么都不需要，因为，很简单，因为祂是神。祂造了万物，然后觉得一切都是好的。神所在乎的也是那些“按祂的形象”所造的，正如圣经（创一26）所说的，这里指的就是我和你。

 **故事的开始**

我们的故事 —— 神为什么想要我们的故事 —— 这个故事起源于圣经里所说的，神是我们的造物主。即使我们没有办法完全明白这一点的意义，底线就是我们要知道我们的存在的原因是因为神要我们存在的。神不是随便行事的。祂做事都是有一定的目的。当神造了人类，不是因为神有什么缺陷而造了我们来弥补。神不需要我们但是还造了我们，这个唯一的解释就是神要与我们同蒙天乐。

 因为神造了我们，圣经上也称神为我们的“天父”。从亚当而来的人也称为神的孩子。这就是为什么圣经上用家人的称呼这样来比喻我们与神之间的关系。在圣经里这样的称呼不是偶然的。

 我谈到这个话题有一点早了。要想真正明白圣经里以家庭称呼的语言，我们需要还需要回到神造人类之间的时候。可能你觉得有一点不相信，但是当时不是只有神存在的。这也再一次说明了神不是造我们来弥补空虚。

 圣经告诉我们，在神造我们之前，祂已经造了其它的。圣经里称之为“神的儿子们“，我们也称之为天使。旧约里约伯记里讲到，当神立大地的根基的时候，神的众子们也都欢呼（伯38：4-7）。在当时，神的儿子们已经存在并且看到神造大地。

你想想这句话”神的众子”，希伯来原文也讲到的“众子”也可以翻译为“从孩子”。当你看到“神的孩子“的这样的话的时候，你想到这代表的是什么意思呢？

家

“孩子们“，你用这个的词汇的时候，一定是在谈到和”家“有关的话题。在约伯记第三十八章4到7节里讲到的家是一个属天的属灵的一个家的含义。神是祂所造灵界里的天使们的”父”。

明白了神在造亚当和夏娃之前已经有了一个”家“这个概念会帮助我们了解祂造亚当和夏娃的目的是什么。神在灵界的家里基础之上，神想要一个有人类的”家“。伊甸园的故事也反应出神当初是想要人类与祂同住的，就像那些天使一样，神最初造人是想要人与祂同住的。

但是我们怎么样去明白这一点呢？ 我们来看一下。

圣经里面第一卷书，创世记里先讲到的是神造万物。神在造亚当和夏娃之前已经造了很多的事物。刚开始讲到的是神造树木，虫类，天上飞的和地上走的。但这些事物都不是能与神相交的。他们不能与神交流。也不能与神分享他们的想法或者告诉神他们有多么感恩。家人的意义就是要彼此相连彼此相交，在情感和理智上相交。但是植物和动物却不可以成为神的孩子，植物动物不是神的家人，神要的是以祂的形象造一个祂的家人。

**神的形象**

当神在地上造了各种各样的动物和植物之后，神还需要做一些工作。神决定按“祂的形像“造人。（创一27）这些就是神在地上的家人。

”神的形象“是圣经里很重要的一个概念。人类是按着神的样式造的，当讲到以神的”形象“，”形象“这个词你要以动词”效法“来理解的时候，就会更容易明白它的意思 。我们是要”形象“神，按着神的”形象“来”形象（效法）“神。

来 ”形象（效法）神是什么意思 呢？创世记第一章27及28节给了我们很好的解释：

神就照着自己的形象造人，乃是照着祂的形象造男造女。神就赐福给他们，又对他们说，“要生养众多，遍满地面，治理这地。也要管理海里的鱼，空中的鸟，和地上各样行动的活物。

 如果没有人，神也会把这世界照顾的很好。因为祂是神，无所不能的神。但是神却造了一个属世的家人。神的孩子会为神照顾，管理这地和地上的事物。效法神代表着就是在地上来代表神，神把自己会做的很好的工作给了人去做，就是因为神要他的孩子来和祂一同掌管这地。神的事就是家人的事，伊甸园不仅是神的家，而是神的办公室，我们和神在其中一同工作管理这地。

 神要祂所造的人可以在地上和祂一同做事。神把自己的属性分享给人，分享给人属神的智慧和创造力。圣经告诉我们，人就是按神的形象而造的。神把我们造的有祂的形象就是要我们能够与神同工同行，在祂所造的地上与祂一同掌管。

 效法神有多种重要的原因。首先，这样会给我们一个确据，一个深刻的自我认知。神最开始的想法就是要我们每一个人与祂同工同行。神就是这样看人的，我们也要这样。神要我们对待每一个人就如我们的弟兄姐妹。每一个人都有神要我们所有的属性。种族歧视，暴力，强迫是不属神，也不是神想要我们做的。这都是魔鬼犯罪背弃神的结果。神爱我们，也痛恨罪在我们身上所做的。当我们想到我们自己对别人不公或不平待对待别人的时候，我们要提醒自己这一点。

 效法神也会让我们活的有目的。我们都有一个使命。每一个人，不管是多么弱小软弱的人都是与别人有联系与别人有帮助的。每一个我们要做的有目的的事都会荣耀神也是效法神。在神的眼中，牧师，教师或者祭司这些职分并不是比其它的职份高级。而我们活出的生命只有祝福他人，或者咒诅他人之分。祝福他人就是效法神的形象，告诉他人与神和一的生命是怎么样的，咒诅他人则正相反。我们所做的每一个事都很重要，不管大小。尤其小事更重要。

 这些都是我最开始所问问题并且给出答案的原由。神想要什么？神想要你。神想要一个家。神要与祂同工的。神要你知道你是谁，为什么你对神很重要。

 但是这只是刚开始，故事还有很长。世界上的生活，我们家里的生活都会与神想要的相背。有事发生把这一切计划都破坏了。这让神差点就放弃了人类。

#

# 第二章**神还是要一个家**

上一章我们讲到神造人在世上，人可以效法祂。神给了人祂的属性，祂的能力所以人可以效法神。故事就因着这一点而更有趣，或更可怕。神的属性之一就是自由，也就是我们经常说的人的自由意志。可能你有时候会问，魔鬼是从哪里来的？圣经上根据这一点给我们了答案。

**背叛**

当神造人的时候给了人神的属性的时候，神就知道这意味着什么。神是知晓一切的神，所以神明白给了人自由意志后会发生什么。神在造天使的时候也给了天使同样的神的属性。天使也是有神的智慧和自由意志。这些是由神赐给天使的。

 神知道，如果给了自由意志，这个礼物迟早会被滥用。神所造的天使和人都有神的部分的属性，但不是全部神的属性，他们是部分像神，但不是完全像神。神是完全的，但是人和天使是不完全的。所以这就导致神的孩子一定会在某一个时间做错的决定，或背叛神，做与神相违背的事。

 这就在伊甸园里所发生的。亚当和夏娃背叛了神，神告诉他们不要吃生命树上的果子但是他们还是没有听神的诫命。所以他们从此失去了与神在伊甸园永生的生命。从那以后出生的人都是在伊甸园外出生的，并且与神相隔。使徒保罗这样写道“ 因为罪的工价乃是死。”（罗6：23）

 这个悲剧最开始是由人以神的背叛而引起的。魔鬼不想让有与人有家庭的关系，去引诱夏娃，想要神去消灭亚当和夏娃。魔鬼便以蛇的形象来到夏娃面前（创3：1-7）。圣经说的这蛇指的就是魔鬼撒旦（启12：9）。魔鬼去引诱夏娃犯罪是得逞了，但是却没有在消灭人类的事上成功。

 这里有几个你可能会经常听到的问题，第一，你可能会问“为什么在这个世界上会有魔鬼？“魔鬼的存在就是因为神按着祂自己的形象造了灵界的天使，我指的不是神和魔鬼一样，我指的是神给了天使一个自由的意志，神没有去造一群机器人，没有自己头脑而盲目做事的机器。而是造了有自由意志的天使。

 明白这一点很重要。我们是真正拥有神形象的人。如果我们没有了自由意志去自己做选择，我们就没有神的形象了。神不是一个机器，我们也不是按着机器造的。如果没有真正的自由意志，我们也不会真正的去爱神或顺服神。提前设置好的选择不是真正的选择。一个真正的爱和顺服的决定一定是有一个真的相对而言。

 因着人滥用神给人的自由意志，魔鬼才从这而来。人用神给我们的自由选择权去为自己做成就自己的事，复仇的事。这些都是从伊甸园而开始的。

 但是神早已知道这会发生，神早已知道魔鬼会这样。神早有了完全的计划，神没有因着人对神的背叛而消灭人类，相反，神原谅和赦免了人类。圣经上清楚的告诉我们神在人背叛祂以前早已经知道会发生什么，并且早已有了早好的救恩的计划。清楚的说，是从”创立世界以前“就有了计划 （弗1：4， 来9：26-10：7，彼前1：20）。

 救恩的计划是要求神成为一个人。我们以后会讲到这一点。但是在神成为人之前，因着亚当夏娃的犯罪，神把他们从伊甸园里赶出去了。他们也没有办法一神同在了。伊甸园也不存在了，现在人要上盼望死亡，这样才会使我们与神隔绝的关系重新修复，因为因着人的罪，我们要付上永生的代价。

 事实上，神把人从伊甸园里赶走。这也正是魔鬼想要的。神没有放弃人，但是背叛神却要付上代价。神惩罚了撒旦，撒旦成为了死亡的主，这地也就是地狱，死亡的国度。

 **神的计划没有备份**

你可能会想，当人最开始背叛神的时候，神直接把人都废弃而重新开始不可以嘛。毕竟，神是给了人自由的意志，神知道人有了自由意志会犯罪，人会用自由意志去选择做一些坏的事，去暴力，去歧视等其它的一些坏的事。可能通过你的一些经历，有时候你也会觉得，神应该把一切都破坏掉，所以坏人才不会存在。

 你能你不相信，神知道你现在的感觉。神看到的事比看到的多，看得透彻的多。当神看到这世界上的一些坏的时候， 这些都不是神想要看到，或者想要他发生的。你可能会想，神为什么不直接通过祂的能力，让一切翻转，重新开始呢？事实上没有这么简单，你想一下，如果神想消灭这个世上所有的罪，祂需要消灭所有犯罪的源泉。换句话说，祂需要消灭所有的人类，我们，才会消灭所有的罪。每个人都会犯罪（罗3：10-12），就像圣经里所说的“亏缺了神的荣耀（罗3：23）。所以神当然可以消灭所有的罪，但是神不会这样做。神爱人远远爱的太深以致于祂不会这样做。

 所以以上几点就可以总结成一个可贵的道理: 即使神知道按祂自己的形象造人会让人离弃神，但是神宁愿这样也不愿与人相隔。神看到了世上的罪和苦难，也知道是什么导致的。神很痛心。但是神是如此的爱他的孩子，所以他不会转眼不管我们，他还是坚持的对我们，就和最开始的一样。所以，神没有给人类第二个计划，只有一个计划，最开始的计划。神是要一个家，人与神一同生活。神看了伊甸园里发生的，以及后来发生的一切，神还是要与人建立家的联系。

 在伊甸园里发生的只是故事的开始。当亚当夏娃犯罪的时候， 神把他们逐出伊甸园（创3：22-24）。神咒诅了蛇（创3：14-15）让魔鬼坠落阴间（赛14:12-15，结28：16）。道理很简单有力，犯罪就会受惩罚。你觉得这么简单的道理应该人人都懂了，但是不是这样，事情还往坏的方向发展。

**背叛2**

你可能听到很多人讲到说世界上有这么多的罪就是因为人类当初在伊甸园里开始的。这句话只是部分正确，在伊甸园里发生的事之后，还有两件事发生让人类进入了更加的混乱和堕落。

 第一件事就是在创世记六章1到4节里所写的，这里圣经里诸多奇怪事当中的一个（相信我，我曾写了一本书专门讲这个话题）。这个事讲的是神的儿子们和人的女子们交合生子，目的是效法而生出神的形象的人。这是与神相对的，与他们的天父相对而做的事。神的儿子们没有去乐意的接受神在神的家里面造了人，而是去与人交合生出孩子。神的计划不是这样，神要的是一个家人，神不想要一群奴隶。

 这些”犯罪天使“（彼后2：4）跨越了天上的地下的界线。”又有不守本位，离开自己住处的天使（犹1：6）。主用锁链把他们永远拘留在黑暗里（彼后24-5，犹1：6）。但是这个事已经发生了，在付上了惨痛的代价。圣经里对这个事是这么写的：

耶和华写人在地上罪恶很大，终日所思想的尽都是恶。耶和华就后悔造人在地上，心中忧伤。（创6：5-6）

 你想一下，在地6：9上的人心里所想的都是恶，神后悔造人在地上，这个想法让神很伤心。

 这次的背叛所带来的就是，人失去了与神永恒的生命。这次背叛给让罪更深一层恶化。让人加速了自我毁灭的进程。人类永远的被破坏了。

 圣经告诉我们，神没有别的办法，唯有让洪水把人类消灭（创6：17）。同时你要注意的就是，在洪水的这个故事当中，神是从来没有生气的，圣经也从来没有讲到过神生气。圣经里只讲到了神看到了这些事而心中忧伤。神在起初给了的自由的意志，神不会把它从人类身上拿走，拿走就代表了人不再有神的形象，也就不再称为人了。神只好让一切从新开始，结束神的儿子们所犯的错。

 在当时，在神的眼中只有一个义人，就是挪亚（创6：9）。至少还有一个。神就要了挪亚的一家，让神的家的计划可以继续进行。

 神告诉那亚去造一个方舟，所以挪亚一家人可以在洪水里面存活。但是神在这个时候还是没有放弃其它的人，神给了挪亚120年去造这个方舟（创6：3），让挪亚告诉其它的人将会发生什么，所以他们可以有机会存活，远离罪而转向神（彼后2：5）。

 最后，人们还是没有听进去。他们拒绝了神给的恩慈的警告。再一次，神的孩子们转离神，用他们的自由选择转离了神。神伤透了心。但至少还有挪亚一家人。在洪水之后，神再次的告诉了挪亚当初和亚当夏娃讲的话，“要生养众多，遍满各地（创9:1）。神与人再次重新开始。祂与挪亚立了一个约，这个约也是与后来其它的人的约。（创9：8-17）。约的意思就是一个承诺。神立的这个约是单方面的，神告诉挪亚祂不再会用洪水灭绝人类（创9：11）。神还是要一个家，与人在一起的家。

 故事还没结束，人滥用神的良善还是会继续。洪水之后，再次来了人的第三次的背叛。这次的背叛架起了圣经接下来的故事。神再一次的展现出祂恩慈的爱。

**背叛3**

接着亚当夏娃以及挪亚方舟的故事之后，你可能猜到，就是巴别塔的故事了。如果你没有听过这个故事，没关系。因为很多去教会的人也不知道这个故事真正的意义是什么。

 巴别塔的故事是在创世记十一章1到9节里记载的。在洪水之后，神要挪亚的后裔遍满各地。就像亚当和夏娃一样，他们本应与神同工来管理神的所造之物。但是当时的人不但没有这样做，反而在巴别的这个地方聚集起来，为传扬自己的名想要建一个塔（创11：1-4）。

 以上这句话听起来很熟悉，但是真正的意义却在圣经的另一卷书里可以找到：

至高者将地业赐给列邦，将世人分开，就照以色列人的数目，立定万民的疆界。耶和华的分，本是祂的百姓。祂的产业，本是雅各。（申32：8-9）

 这两节经文告诉我们，在巴别塔审判其中之一就是将世人分开。圣经在这个时候为止，神都是对全人类而言的。但是在巴别塔事件后却改变了。人类被以语言和疆界分开。

 更坏的是，神与人分开了。神在这时候，因着人类蔑视祂的旨意，神的儿子们来掌管了这地。这是与洪水之前的是不同的一群人。神已经把人从神的家里驱逐了，在亚当和夏娃的时候神已经做了。神在洪水的时候也已经承诺不会再消灭人类（创9：11）。这时候神能怎么做呢？神说，够了，如果你不想要我做你的神，我就给你另外的还掌管你。

 这个事情的结果有很多种，神没有告诉我们这会有多久。但是圣经讲到神的儿子们做的很糟糕，他们不行公义（诗82：1-5）。所以神也要审判他们。神的儿子们也要死，神会得万邦为业（诗82：6-8）。这样，神便没有了人类，没有了孩子。神要放弃。呃...可能也不会...

**神不变的爱**

你知道巴别塔后面发生了什么吗？神对亚伯来罕（亚伯兰）显现。亚伯拉罕，一个年迈的人与一个年迈的女人（撒拉），他们本不可能有孩子。神与亚伯拉罕立约，祂承诺会让亚伯拉罕和撒拉有一个孩子。神行了神迹，亚伯拉罕的儿子让神在地上的家有新的开始。（创12：1-9，15:1-6, 18:1-15)。

 神让神的儿子们掌管这地，但神也从亚伯拉罕的儿子中开始了与家人的新的连结。亚伯拉罕相信神的应许（创15：6）。他没有去通过自己的努力得着神的喜悦，而是神拣选了亚伯拉罕来重新建立与人的关系。神与亚伯拉罕的连结是从神开始的，而后亚伯拉罕相信了。

 之后，神与亚伯拉罕立的信的一个凭据就是割礼的记号（创17：1-14，罗4：1-12）。亚伯拉罕整个的家都照着亚伯拉罕去做（创17：23）。因有了这样的记号，代表着与亚伯拉罕立的约，也代表着是亚伯拉罕的后裔。割礼也对亚伯拉罕后裔的女人也有同样的意义，因为他们不可以与外族同婚，所以，她们也会同样记念神当时是怎样给亚伯拉罕和撒拉一个神迹而生的儿子的。

 我们要知道，神与亚伯拉罕所立的约是基于对神的应许的信，信心。不是因为亚伯拉罕是一个听话的人神而拣选他。神的救恩不是基于人的行为。我们也不可能赚得神的救恩，如果我们可以赚得神的救恩的话，我们就因着自己的好行为而让神欠我们的债了，相当于我们做了好事，神因着我们的好行为而欠我们一些什么了。你想想这是多么的荒诞。但是，亚伯拉罕和他的后裔通过不断提醒自己神所立的约而顺服神，这就是他们外在所展现的对神的忠实。

 使徒保罗称亚伯拉罕为信心之父（罗4：1-12）。亚伯拉罕是先经过神的拣选后相信神而后才顺服了神所给的律法。律法是展现出亚伯拉罕所信的，而不是代替亚伯拉罕所信的。信是一个重要的基础，对神，对信的忠实是以后我们要讲到的。今天我们称之为门徒关系，信心和忠实是两个不同的事情，他们是相互有关但是是不可互换的。救恩和门徒关系也是互为关联但是不可互换。

 应许亚伯拉罕一个孩子是神在伊甸园事件后立的第二个约（后也藉着这个孩子成为了一个民族）。神的第一个约是与挪亚建立的。这两个约的目的都是为了与人建立为家人的关系。这个约的建立不仅是神没有放弃我们，同时也是藉着这与人的关系能够让人类有机会得到永恒的生命。神还没有放弃人类，神也不会放弃爱我们。神还是要与人类建立一个家。

 神对亚伯拉罕持守祂的约，亚伯拉罕和撒拉后来的确有了一个儿子，就是以撒（创17：19-21， 21:1-7），后来亚伯拉罕的后代也就是我们所讲的以色列民族，以色列是在旧约里所讲的神的家人，神的选民（创32：28；申32：9；赛44：1）。但是除了以色列其它的民族呢？他们要怎么办？也就是在巴别塔事件神让他的儿子们所掌管的那些民族，他们要怎么办呢？在圣经里，这些人被称为“外邦人”，意思就是“不是以色列人”。事实上，即使人类在巴别塔曾那样背叛了神，但是神还不会不管这些人。

 神不但要与以色列与人类重新开始家的关系，神还告诉亚伯拉罕和他的后裔让地上的万族都得福（创12：3）。很多年以后，耶稣，亚伯拉罕的后裔，让万族都得福成为可能，让万民回到神的同在成为可能（加3：16-18；26-29）。在耶稣还没有来到地上之前，外邦人如果想成为神的家人，他们需要放弃一切别的神，相信耶和华，然后要守神的约才可以。

 从亚伯拉罕到耶稣，经过了很长的时间，这段以色列的历史被称为“耶和华的分”（申32：9）它不是一个太好的时期。也可以说，他们是神的子民，但是他们却没有守住对神的忠实。黑暗的时期即将到来。

#

# 第三章**神的家人背叛了神**

圣经当中以色列的历史是充满了荣耀与悲伤。但却在神预料之中。神知道人会怎样，神也知道怎么样对待人。

**不识时务**

神告诉亚伯拉罕，他的后裔所将要经历的是充满曲折苦难的。神很直接的告诉亚伯拉罕“你要的确知道，你的后裔必寄居别人的地，又服事那地的人，那地的人要苦待他们四百年。”（创15：13）。这对以色列人来说不是一个好消息，但是神也让他们对明天有一点希望，“并且他们所要服事的那国，我要惩罚后来他们必带着许多财物，那里出来。”（创15：14）。

 的确，亚伯拉罕的孙子雅各（后叫以色列）带领着亚伯拉罕的后裔在埃及被法老统治压榨（出1）。当时他们去埃及的原因是因着神的应充而去埃及地避难（创45：5-11）。但是他们做错的是，当这个灾难过了之后，他们没有回去神给他们的地，而是待在埃及，他们在埃及待了太长的时间而没有出来。

 在埃及的时候，以色列的民族人口增长的很快，所以法老对以色列民族就很烦，怕他们威胁到自己的统治（出1：8-10）。法老加重担苦害他们，并且杀了所有的刚出生的男孩（出1：14-16）。但是神却让他们更强壮（出1：8-21）。

 以色列在埃及地待了四百年，被埃及人苦待。最后神藉着一个名叫摩西的婴孩而做工。神通过奇妙的事，让摩西能够在法老的家里成长（出2：1-10）。摩西过着贵族的生活，但是后来有一次因为以色列人伸张正义犯了杀人的罪，杀了一个埃及人。后来他逃出埃及去别的地方避难。

 麻醉在一个叫米甸的地方过了一个新的生活，神在西奈山了向摩西从荆棘里在火焰中显现，通过这事，改变了以色列人以及全人类的历史（出3：1-15）。后来神差摩西去见法老，要求法老把所有的以色列人从埃及释放出来，神也应许摩西祂会保守摩西和赐给他力量（出3：16-22）。

 接下来的故事就是众人皆知的了，即使你从来没有看过圣经，你可能在电影故事里看到。当法老拒绝释放以色列人出埃及的时候，神在埃及地降了灾难（出7：12）。神通过摩西把以色列人从民从法老手中释放出来。当埃及人追杀他们的时候，神分开红海让以色列人能过去而不被杀害（出13：17 至 14章）。过红海是圣经中一个最伟大的奇迹之一。但是不是做一个秀而展现奇迹，而是为了保护以色列民。神想要保守他的家人。

**律法和忠诚**

最后，神终于把神的选民带回了祂最开始告诉摩西的应许地。然后神给了以色列民祂的律法，就是十诫。神与人立约。你要知道在神给以色列人诫之前就已经是神的选民了。当摩西面向法老的时候，神已经称以色列人为神的子民了（出3：7 10， 4：23，5：1，6：7，7：4）。律法不是为了在神的家里面赚得一个位份，因为在这时以色列人已经是神的子民与神有份了。

 我们需要明白这不同点，这很重要。不是我们在神的家里面赚得位份，而是神给了我们律法让我们知道我们是在神家里有份的。遵循神的律法是代表着我们不是顺服别的神，而是分别为圣的。忠实信徒也是要让神通过以色列人来向其它的民族宣扬归向神”祭司的国度（出19：5-6）。神要人在祂的家里面有份。神以以色列民族为选民而开始。如果他们是忠诚的信徒，就会藉着他们而成为万民的祝福（创12：3）。

 我们还可以从另一个方面看神的约，就是，神的律法不是为了让人变得更好所以神可以爱他们。以色列民已经是神所爱的（申7：7-8）。神有超自然的能力能让亚伯拉罕和撒拉在年老的时候怀孕生子，从这个儿子中来得以色列民族。神不是要写了很多的律法来让以色列民族可以成为神的家人，他们已经是神的家人了。神的律法是神为了让他的家人远离其它的神而更幸福的生活。而不是神要人藉着律法会变得更厉害。

 神也的确没有让人失去他们的自由意志。神只要问他们是否相信祂，相信祂是谁，并且相信祂用爱造了人类，也造了其它败坏的天使。因着有了神给的自由意志，以色列人可以去选择离弃神的爱，可以去选择不相信神，也可以去选择敬拜别的假神。事实上，你也看到了很多人这样做了。

 当以色列人离开西奈山之后（西奈山就是神给人律法的地方），神带领他们进入应许之地（出23：20-23，士2：1）。在这一路上，以色列人不断的去埋怨神，埋怨不够吃的，不够穿的。神供应了一切（出15：22-27，16：1-30）。他们为了保住自己的生命需要与敌人征战，神也从患难中拯救他们（申2-3，约11-12， 诗136：10-24，徒13：19）。

**每况愈下**

你可能觉得以色列人经过这么多的事情，神把他们从埃及地带出来又给了他们应许之地。他们一定会非常的感谢神并且对神的爱心满满。可却并不是这样，相反，他们却去做不属神的事。他们不把那些拜假神的人赶走，他们就像什么事都没发生，神没有带领过他们一样。他们对神的背叛带来了灾难：

耶和华的使者从吉甲上到波金，对以色列人说，我使你们从埃及地上来，领你们到我向你们列祖起誓应许之地，我又说，我永不废弃与你们所立的约。你们也不可与这地的居民立约，要拆毁他们的祭坛，你们竟没有听从我的话，为何这样行呢？因此我又说，我必不将他们从你们面前赶出，他们必作你们肋下的荆棘，他们的神，必作你们的网罗。（士2：1-3）

 神需要审判祂的子民...，再一次审判。神其实就是说，“我要离开这里，既然你们不要我，我看你们靠自己怎么生存。” 同样的事以前也发生过。我们以前也看过，神的子民如果没有神与他们同在，他们过的会非常的不好。既然我们又把历史重演，神的回应也将会和以前一样。你和我都认识这样的人。可能你们当中的某一些人也是这样，你本来因着爱心去帮助一些人，可能有时候自己都觉得本不需要帮助他们。如果你去看神所做的，看起来也是不可思议。但是即便人类有时候离弃神，神还是爱人，祂用祂的爱来解释一切。

 圣经士师记里面整本书，从上面所说的故事开始，接下来讲的都是人类背叛神的一个又一个故事。人背叛神，因着背叛神受了苦难，因着有苦难后向神呼求，然后又感受到了神的爱。这样不断循环了几百年，后来到了以色列人要求祭司和先知撒母耳去立一个王来统治他们。

 果然，把扫罗选作王这个决定是一个十足的灾难。你知道，当把一个藏在器具中的人选出来作王，结果一定是不会往好的方面发展的（撒上10：22）。后来，神把大卫选为王，大卫虽是道德败坏，但是他还是比扫罗好一些。大卫从来没有对神有不敬，他从来都是爱神的。他在道德上违背了神的一些律法，但是他后来忏悔了，他也从来没有去拜别的神。因着这点，神立约并告诉大卫说只有他的儿子可以成为以色列真正的统治者。

 这个约是将要成为一个大卫的时代。神只会在大卫的后代中选出一个真正的王。但是可悲的是，圣经里面也记载了大卫的后代当中有很多的人没有作王的资格。因着神一些大卫的后代对神的不敬，神也需要去除很多大卫的后代。继承王位的大卫的后代是需要爱神并且有一个好的家族历史的。这就是为什么每一个王当王的时候都需要一本抄写的神的律法书（申17：18，王下11：12）。作王是应该也神的律法的最好的执行者。

 大卫的儿子，所罗门，是在以色列历史当是一个伟大的王（这是光指土地面积和富足程度而言的）。但是所罗门却没有忠实的相信耶和华，他向别的神献祭，并且与其它的外邦女子结婚，而这些女子在以色列带来了很多外邦的神（王上11：1-8）。也就是说，所罗门在以色列民族开始了一个对外邦神的妥协和对神的背叛，这也开始了整个民族的大灾难。

**最后的背叛**

所罗门死了以后，十二个支派当中的十个起来反抗（王上11：41-12：24）。以色列王国被按着支派和地理位置被分为两个部分。神的家人现在不是一个完整的家了。这其间的很多的王也都没有再看过神的律法的抄本了。（王后22：8-13）

 分裂后北边的以色列国立刻开始了属灵的背叛（王上12：25-33）。没有因为神的祝福而更加相信祂，反而他们开始去转离神，背叛神。这就是为什么当时的先知形容这是犯了奸淫的罪。南部的国在灵里对神的背叛是相对慢一些。但是罪终究是罪。

 离弃神永远没有好的结果。圣经里也这样说”你们的罪必追上你们（民32：23）。神的子民做错事，一直以来都是需要付上代价的。在公元前722年，北国被亚述人统治。如果你知道《指环王》系列电影的话，你可以把亚述人想象成为电影里面的”魔多部落“的人来统治北国。

 我喜欢这样去比喻因为亚述人都是充满了野蛮和暴力。他们北国烧杀掠夺，让人们妻离子散没有一个完整的家。南国在一百多年以后被巴比伦所俘虏（公元前586年）。成千上万个以色列民被流亡到巴比伦。

 坦白的说，如果神在这个时候忘记了祂的子民我们是理解的。因为他们从亚伯拉罕以后的几千年里一次又一次的转离神。我们很难说他们不是咎由自取。但是神却不是这样的神。

 在这个时候，神还是没有放弃，还是没有放弃与人类成为家人的计划。但是在这个时候如果想把人类再次带回神的家里面，是需要改变策略的。神已经不断的与人立了约，但是人却不断的单方面毁约。在以色列选民之外的其它民族，在这个时候已经被神的儿子们所统治（申32：8），神的儿子们在这个时候也已经与神为敌了。事情越来越复杂。

 神在这个时候有一个办法，但需要两个方面。当神的最后的子民被流亡的时候，神通过两个先知（耶利米和以西结）告诉了他们，神没有忘记他们。神会与祂的孩子立一个新约，其中之一就是“灵的到来“（耶31：31-34，结36：22-28），新的一天将要来到。

 但是”将要来的新的一天“却没有告诉我们神将会怎样在尊重并不改变旧约的前提下到来。很多以色列人离弃了神，并拜了别的假神。他们却犯了神所给的律法。这让神很伤心，神要神的子民去按着祂的律法而行，但是他们当中却有很多没有听祂的话而去跟从了别的假神。

 这就是将要通往死亡的路径。记住，就是像在伊甸园里所发生的那样，如果你不去相信真的神，你的将来只有是死亡。很多以色列人却忘了这点，他们不能想拜什么神就拜什么神，而是需要相信真神并继续敬拜祂。

 当讲到以色列王的时候，这个时候的情况更糟。神曾应许大卫说他的后裔会继续坐他的宝座，但是大卫的后裔却有很多都背弃了神。神在这不忠的事上没有办法去不管。神也不可能直接放弃祂曾给大卫的应许，如果神不承认曾给大卫的应许的话就相当于神说祂做了错的计划。无所不知的神是不会做错计划的。

 所以，神在离弃祂并拒绝祂的子民当时是怎样持守住祂曾给祂子民的应许呢？就是他们需要新的心，他们需要神的带领。他们所需要的就是亚伯拉罕的，大卫的后裔中会出一个能完全代表神完美形象的人。这人也会战胜人类的死亡咒诅。但是一个人怎么会战胜死亡呢？只有他也是神才可以。这是怎么回事呢？

 请继续看...

#

# 第四章**神与神的家人在一起**

基督徒都知道耶稣降世。他们知道耶稣是由童女马利亚怀孕生子（太1：18-25）。普通 的老百姓也知道耶稣降生在马槽里的故事，尤其当我们庆祝圣诞节的时候的一些装饰和布置，或者圣诞节的时候唱的歌曲，都是讲到一个弥赛亚，就是耶稣降生的事情。

**耶稣不仅挂在十字架上，他为我们做的其实更多**

可能很多人只专注于耶稣降世在十字架上受死，为我们承担了罪，并让我们能进入神的国度的这一部分故事（约3：16）。换句话说，其实很多基督徒，当他们想到耶稣的时候，在他们头脑里面，，只想到了十字架上的耶稣。如果你只这样想的话，那么你就错过了一些事。

 神，道成肉身，成为人，这其中的意义不仅仅只在十字架上显现。很多基督徒没有认识到，神道成肉身其实是有很多其它的原因的：去成就旧约里与我们所立的约，以及翻转属灵层面里人对神的背叛。

 神从来没有想放弃过与人和好并永远同在的计划。即使人不断的犯罪，但是神还是不断的原谅人，宽恕人。神愿人去相信，并希望人能通过爱神爱人的行为来告诉神我们相信祂。但是人却不断的去拒绝神。每次神都会对我们说：”你仍可与我同在，相信我，并告诉我你的心在这。”但是每次神对我们这样说的时候， 我们都是不断的去拒绝神。圣经里曾经通过一个没有牧人的迷失羊来描述我们这样的情况（赛53：6，太9：36）。这其实就形容的很准确了。

 就像我在上一章最后一部分所写的那样，神的孩子需要一个新的心和神的同在来帮助他们相信神。他们需要一个中保来帮助他们从罪恶里拯救出来。神也一定预备了一个完美的方法来帮助我们，并且这个方法一定是能翻转死亡的咒诅，能与我们与神所立的约一致并且能帮助人相信神的这样的方法。

 而神的方法就是给我们一个从根本上解决的一个办法。神需要成为一个人。神需要成为人类中的一员。而耶稣的故事就是从这里而开始的。耶稣是神，并道成了肉身（约1：1，14-15， 西1：15-20，2：6-9）。耶稣是解决这些问题的唯一的方法。

 只有代表人类而受死，这才能让翻转死亡的咒诅。这也意味着这死，也需要复活，这只有神能做。在伊甸园里所犯的罪，唯耶稣是解决问题的唯一方法。

 你记得神曾与亚伯拉罕所立的约吗？神让年迈的亚伯拉罕和撒拉能够怀孕生子，而从这子而来的就是以色列的民族。神告诉亚伯拉罕，他的后裔要成为万国万民的祝福。但是一个人凭什么可以做这事呢？只有神才可以，只有神成为人，成为亚伯拉罕的后裔，才能成为万国万民的祝福。耶稣就是亚伯拉罕的后裔（太1：1，路3：34）。耶稣是所应许的亚伯拉罕的后裔，是能让外邦人从假神中解救出来并且与神同享天乐的（加3：16-18，26-29）。耶稣是成就与亚伯拉罕应许的唯一方法。

 耶稣也是大卫的子孙，所以他也是正当的王（太1：1， 路1：32，罗1：3）。耶稣的家谱是亚当的，也是对神忠实的。耶稣从来没有不顺服神，他也从来没有犯过罪（林后5：21，来4：15，彼前：22）。也正是因为耶稣从来没有犯罪，这也让他成为了自从神在西奈山与人立约以及神的律法的最好的例子。耶稣本就是神的像（林后4：4，西1：15）。耶稣就是神的样子，也是我们效法神的榜样。神也要我们去效法耶稣的榜样（林后3：18，西3：10）就像我们所看的那样，这同样也是成为一个门徒所代表着意义。（彼前2：21）。

 神成为人，这是一个普通人很难理解的一个概念。神能成为人，因为祂不仅仅拥有一个人所拥有的能力。神是三位一体的神。圣经上是说“圣父”，“圣子”以及“圣灵”。来区别这三个不同的位格。基督徒也称之为“三位一体”。“圣子” 成为了耶稣（约1：1，14-15）。神学家称之为“成为肉身”，就代表着神成为人的意思。耶稣也是唯一的人能成就神与们之间所立的约。

 你可能会记得我以前讲过神从“创世之先”就知道需要派圣子耶稣来让人重回与神的家里面（弗1：1-14，彼前1：20）。最奇妙的就是神愿意成为人，受难，受死，所以神可以与神成为一个家人。新约里面有一部分是这样描述的：

所以基督到世上来的时候，就说“神啊，祭物和礼物是你不愿意的，你曾给我预备了身体... 那时我说，神啊，我来了为要照你的旨意行，我的事在经卷上已经记载了。（来10：5，7）

神子愿意成为人是我们应当感恩的事。在他来之前，神与人所立的约以及因着我们对神的背叛所带来灵里的灾难都是岌岌可危的。我们要知道，因着我们对神的背叛，神需要道成肉身成为人，因着神成为人道成肉身也给圣灵的到来做了一个好的预备。

**耶稣不仅从十字架上拯救了我们**

因为神道成了人， 就是耶稣，所以神可以为人而死。这是很重要的，因为只有复活才能胜过死亡。如果你没有死过，复活也就无从可言了。因为耶稣是完全的人完全的神，所以他可以从死里复活（约10：17－18）。因为耶稣的死是神为人类所定的救赎计划，神从创世之先就知道要差耶稣为人类而死（徒2：23－24，32：3：15; 10:40;加1：1 ）。

 因着神为我们而死，这让我们与神之间建立了一个桥梁，战胜了死亡。从伊甸园里遗留下来的问题，亚当和夏娃受魔鬼试探所犯的罪，这些问题都因着耶稣的受死复活而解决了。从此，凡是相信耶稣从受里复活就有机会与神同在并有永恒的生命了。（罗4：16－25；8：10－11；10：9－10；林前6：14）。

 当耶稣从死里复活之后，他要升天。耶稣升天后坐在天父的右边（可16：19；约20：17；西3：1；来12：2）。之后圣灵来了，住在我们的中间（徒2：33；罗8：9－11）。耶稣需要升天所以圣灵可以来。（约24：25－26；25：26；16：7；可24：49）

 圣灵的到来是成就了新约，就像耶利米和以西结书里面所讲的（耶31：31－34；结36：22－28）。是因着圣灵的到来才给了我们得胜，从腐败的情欲中得胜。才使我们能够做比耶稣“更大”的事（约14：12）。耶稣知道他的死亡和复活中成就新约的钥匙，这就是为什么在最后的晚餐的时候，耶稣告诉他的门徒他的血是“立约的血，为多人流出来”（太26：28；可14：24；路22：20）。当耶稣升天以后，圣灵来到了我们中间，我们就不再无助了。

 底线就是神把我们从一些的困难中解救出来，从而让我们有机会神成为家人，我们的罪和对神的背叛，神需要成为一个人，让我们得着救赎的恩典。

 想一下我们本书中最开始提出的问题，“神想要什么？”祂想要的是你。祂差了唯一的独生爱子来到被罪充满的世上为你而死，完成救赎的工作，所以祂可以把你带回家。神与人为家，没有别的方法。只有这一个。对于为什么我们不可以用自己的行为来得着恩典有很多的原因，但是这是其中最大的一个。我们这么的不完全，是不可能因着不完全的行为来得着恩典的。如果我们可以自己得着救恩，耶稣也就不需要降世，受死，复活了。

**撒旦和它的小卒 ——**

**一群笨蛋？**

还有一个小细节我不想让你忽略掉。可能你曾经怀疑过，我也曾经不止一次的怀疑过。如果耶稣的死战胜了撒旦，战胜了死亡，也从一切假神当中得回了属天的权柄，那么为撒旦把耶稣杀掉呢？它们这样做看起来很愚蠢。

 你想一下，神的一切计划都是耶稣的死。因为只有受了死，才能从死中复活，战胜死亡。耶稣如果没有完成他所要做的，他就不能回来天父那里，这也就是说圣灵也不能到来。如果撒旦不让耶稣死，那么看起来神的一切计划都会落空。他们是一群笨蛋吗？

 我以前写过很多的文章谈到过这个问题，很有趣。新约里面其实已经提供了这些问题的答案。当保罗讲到耶稣所传的福音的时候，他这样写到：

我们所讲的，乃是从前所隐藏，神奥秘的智慧，就是神在万世以前预定使我们得荣耀的。这智慧世上有权有位的人没有一个知道的，他们若知道，就不把荣耀的主钉在十字架上了。（林前2：7－8）

“掌权者”是保罗描述灵里面黑暗国度的词汇（弗3：10；6：12；西1：16）。意思很简单，就是说撒旦，魔鬼，和神与神敌对的众子们）。它们当然知道耶稣是谁，他们称耶稣为“神的儿子”以及“至高者的儿子”（太4：1－11；8：29；可1：12－13，21－24：3：11；路4：1－13，31－37；8：28）。旧约里面也讲的很明白了，神是要人与神为家，就像当初在伊甸园里那样。撒旦和它的跟随者可能会猜到耶稣的到来是救赎的开始，但是他们不知道怎么样开始救赎。它们所要的就是要杀了耶稣，但是神也就是要这样。神把撒旦的伎俩完弄于股掌之中。

 当你看到神的聪明智慧相比于撒旦的愚蠢，你可能觉得很好笑。但是你不要忘了关键点。神成为人的目的不是要让撒旦难堪。神这样做的目的是为了与你成为一家人。神不需要其它的目的。只要你。

 但是故事还有很长，耶稣做了他所需要做的。我们需要还需要近一步看一下灵里面简单而重要的原因，这是会直接帮助我们让更多人相信福音的。

#

# 第五章**神追寻祂的家人**

就像我在上一章所讲的，圣灵的到来是成就了耶利米书和以西结书所提到的新约（耶31：31－34；西36：22－28）。圣灵在我们每一个信徒里面的工作就是让我们从情欲中得胜。你可以想像一下，这就像在给神的堕落的天使脸上打了一巴掌一样。但是圣灵的到来还给了其它属灵的恶者更直接的羞辱。

 圣灵的到来给神赐给列邦的众子们展开了征战（申32：8）。那些灵里面堕落的，在它们的掌权之下让万民受难的。

耶稣知道也知道这一点。我们经常在读新约耶稣复活之后的事的时候习惯性的忽略这一点（如使徒行传后部分，启示录）。

**结局的开始**

耶稣的升天展开了圣灵的工作（约14：26；15：26；16：7；路24：49）。当耶稣复活后还在地上的时候，他告诉他的门徒将会发生什么事。

耶稣和他们聚集的时候，嘱咐他们说：不要离开耶路撒冷，要等候父所应许的，就是你们所见我说过的。约翰是用水施洗，但不多几日，你们要受圣灵的洗。但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力，并要在耶路撒冷，犹太全地，和撒玛利亚，直到地极，作我的见证。（徒1：4－5，8）

 如果你们继续看使徒行传你就会知道耶稣所说的是什么。当耶稣离开的时候（徒1：9－11）圣灵就会荣耀的降临。

五旬节到了，门徒都聚集在一处。忽然，从天上有响声下来，好像一阵大风吹过，充满了他们所坐的屋子，又有舌头如火焰显现出来，分开落在他们各人头上。他们就都被圣灵充满，按着圣灵所赐的口才说起别国的话来。（徒2：1－4）

 之后讲到的就是圣灵充满当时的人，他们会说各样的方言。他们告诉各国的人耶稣的故事，他的降生，受死和复活。“犹太人”的这个名字是当时在旧约里以色列人在各地流浪后回到当地后人给他们起的名字。当时听耶稣的门徒传讲的犹太人就是在旧约里面以色列人的后代。他们当时来到耶路撒冷来庆祝当时以色列民族宗教中的一个重要的节日。

 当时在耶路撒冷认识耶稣的门徒的那些人以为他们都喝醉了。他们觉得突然之间这些人可以用各国的方言说话是不可能的事。但是使徒彼得却告诉了他们，不仅告诉了他们，也让他们也有拥有的机会：

彼得和十一个使徒站起，高声说：犹太人和一切住在耶路撒冷的人哪，这件事你们当知道，也当侧耳听我的话。你们想这些人是醉了；其实不是醉了，因为时候刚到巳初。这正是先知约珥所说的：神说；在末后的日子，我要将我的灵浇灌凡有血气的。你们的儿女要说预言；你们的少年人要见异象：老年人要做异梦。在那些日子，我要将我的灵浇灌我的仆人和使女，他们就要说预言。在天上，我要显出奇事；在地下，我要显出神迹；有血，有火，有烟雾。到那时候，凡求告主名的，就必得救。以色列人哪，请听我的话；神藉着拿撒勒人耶稣在你们中间施行异能，奇事神迹，将他证明出来，这是你们自己知道的。他既按着神的定旨先见被交与人，你们就藉着无法之的人手，把他钉在十字架上，杀了。神却将死的痛苦解释了，叫他复活，因为他原不能被死拘禁。他既被神的右手高举（或作：他既高举在神的右边），又从父受了的应许的圣灵，就把你们所看见所听见的，浇灌下来。（徒2：14－19，21－24，33）

 彼得在告诉他们，他们亲眼所见，亲耳所听的是因着圣灵的到来而有的神迹。他告诉他们，神已经差了圣灵来告诉他们发生的事，弥赛亚已经到来，被杀，并从死里复活，他们所要做的就是相信。彼得所说的解释非常震惊，从而引起三千人“领了他的话就受了洗”而相信耶稣。（徒2：41）

 这其实也是故事中传道者所讲的十字架的事。已经完成了。因着十字架的受死复活，并圣灵已经到来。但是，还有一些重要的事我们忽略掉了。

**属灵的浇灌**

你要记得，使徒行传第二章所讲到的是关于圣灵的到来。圣灵的到来是一个新约重要的部分，神给人类的一个新的应许。很多基督徒没有意识到，这基实是神开始了一个属灵的征战来要回属祂的子民，这子民不止是犹太人，也是其它的外邦人，那些从巴别塔事件后神离弃的人。神在追寻他的家人，不管他的孩子在哪里，神都要找到他们。

 我们刚读的使徒行传第二章告诉我们圣灵的到来如风如火（徒2：2－3）。火和火焰是在旧约里经常在描述神的同在的时候所提到的词汇（出13：21－22；结1：4，13，27）。神有时候也以”狂风／旋风“的形式而来。（赛6：4,6; 结1：4；伯38：1；40：6）。当时听到彼得所传的道的人，也亲眼见到了圣灵的到来，他们知道救恩的日子已经来到了。

 你设身处地的想一下当时所发生的事。三千个犹太人，因着他们祖先所分散而住在各地，因着一个节日而来到耶路撒冷。倔们看到了圣灵的到来，并听说过了弥赛亚耶稣及他所成就的事。他们相信耶稣，而成为基督徒，耶稣的跟从者。你觉得他们接下来会做什么呢？

 他们回家了。

 为什么这很重要呢？因为之后，他们回了各自所在的地，这堕落的各地中有三千个传道者住在他们中间。他们在各自的地就像侦探一样，住在被假神所统治的地域里面。他们是神要收回人为家人的最初的工具。他们是最初的先行者，他们的使命是什么呢？就是和耶稣给他的门徒一样的使徒：大使命。基督徒都会熟知这节经文：

所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父，子，圣灵的名给他们施洗（或作：给他们施洗，归于父，子，圣灵的名）。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了。（太28：19－20）

 我要再说一次，有一些事我们忽略掉了。就是大使命。我刚才略过了18节，很多人讲到我们传福音的使命的时候都会跳过这一节。下面就是耶稣讲的全部的话。

耶稣进前来，对他们说：**天上地下所有的权柄都赐给我了**。所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父，子，圣灵的名给他们施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了。（太28：18－20）

 你看明白了吗？耶稣得到了天上地下所有的权柄。在天上的权柄可能你很容易明白是什么意思，耶稣升天坐在天父的右边（西3：1，来12：2）。但是在”地上“是什么意思呢？这一部分很容易叫人忽略。耶稣的升天，就是在他复活之后所发生的，代表着地上掌权者的统治的结束。地上掌权者指的是谁呢？就是神堕落的众子们。至高者将在业赐给的那些神的众子们（申32：8）。

**我的地盘，没你的事**

耶稣复活并回到天堂代表着背叛神的众子们已经没有了权利。他们在万民万邦中已经没有了实质的权利。救恩也有机会给了外邦人，即便弥赛亚是亚伯拉罕和大卫的后裔，耶稣而是所有世人的弥赛亚，是万民万国真正的主。复活，升天，和圣灵的到来代表着神的堕落的众子们的日子的结束。他们已经没有了实质的权利。

 这就是为什么新约把复活和升天与在黑暗夺回属灵权柄连在一起。当神”把耶稣从死里复活“（西2：12）我们的罪不仅被”原谅“（西2：13－14）并已“将一切执政的，掌权的掳来，明显给众人看，就仗着十字架夸胜。”（西2：15）。你再看一下“一切执政的，掌权的”是保罗讲到旧约里神属灵的众子们堕落后成为万邦的神所用的词。（罗8：38；林前15：24；弗1：21；2：2；3：10；6：12；西1：13）。

 “执政的和掌权的”是保罗经常用来描述黑暗权势的一个词汇。当耶稣从死里复活的时候，他“已经进入了天堂，在神的右边，众天使和有权柄的，并有能力的，都服从了他。”（彼前3：22）当神让耶稣从死里复活并让他坐在自己的右边的时候，耶稣就已经“远超过一切执政的和掌权的”不但是今世的，连来世的也都超过了。“（弗1：21－22）那个时代来到后，耶稣会“将一切执政的，掌权的，有能的，都毁灭了，把国交与父神。”（林前15：24）

 保罗看到了耶稣复活和升天代表着神堕落的众子们统治时代的结束，当然神也藉此将外邦人的救恩藉耶稣而开始。耶稣的复活及圣灵的到来以让外邦人从的权势者的手中释放出来（诗82：2－5）

 回想当神在巴别塔后向亚伯拉显现，他告诉亚伯拉罕藉着他和他的后裔，其它的万民万族都因他而蒙福。保罗，一个向外邦人传福音的使徒也知道神给亚伯拉罕的这个应许。他写道耶稣已经“证实列祖所应许的话”“并叫外邦人因他的怜悯荣耀神”（罗15：8－9）

 保罗在这里还有说完，保罗很喜欢引用旧约的经文来告诉人神从来没有忘记外邦人，从来也没有。保罗知道弥赛亚，在旧约里称之为“耶西的权立”“作万民的大旗，外邦人必寻求他，他安息之所大有荣耀。（赛11：10）（耶西是大卫的父亲），保罗知道外邦人终有一天会敬拜真的神（诗117：1）。

 这个属灵的争战是从圣灵的到来，三千人得救而开始的（徒2）。这些新信的人回到他们自己的国家。耶稣的福音在假神的权力之下因着这三千人而渗透到外邦人当中。圣经用”神的国“而描述这次福音的扩大。当人们从偶像及假神当中回转向神成为神家里的一员的时候，神的国就增长了。一个国在灭亡，另一个国在增强。

 所以神的国已经在某种程序上在这里了。但是还不是完全在这里。神对祂所爱的孩子是不会停止对他们的追寻的。那未见的神的手是无所不在的寻求我们，也不断的在不同的情况，环境下帮助神的孩子在神的家里面长大。终有一天，神的计划会完成，这个故事也会在作者的计划里完美的结束。

#

#

# 第六章**神会与祂的家人永远在一起**

上一章结束的时候，我讲到了几个要点。耶稣复活了。凡相信耶稣在十字架所做的受死和复活也都会得着永生的生命。但是虽说我们已经在神的国度里面有份（西1：13），但这个国度还没有完全的降临。

 同样，撒旦和神堕落的众子们和情况也是一样。神已经在这样做了，但是还没有完全的结束。撒旦在神的国度里面，对神的子民没有任何的权柄和能力。我们是藉着耶稣属神的，耶稣也已经战胜了死亡，所以我们可以藉着耶稣复活并得着永生的生命与父神在一起（罗6：8－9：罗8：11；林前6：14；15：42－49）。”空中掌权者的首领，现今在悖逆之子心中运行的邪灵”（弗2：2）现在还是存在。

 同样，黑暗的权势已经被消灭，但是他们还没有完全的降服。他们拒绝，还在作垂死挣扎。凡事藉着耶稣基督而得着神的救恩的人都“救了我们脱离黑暗的权势，把我们迁到他爱子的国里。”（西1：13）。神的国在强大，黑暗的国在消亡。

 我们很容易的就在当今的魔鬼还存在的时代里迷失而不去看将来的神的国度。有些时候，我们很难去时刻提醒自已”基督照我们父神的旨意，为我们的罪舍已，要救我们脱离这罪恶的世代。“（加1：4）

 圣经很明白的说出了这一点“受造之物切望等候神的众子显出来。”“但受造之物仍然指望脱离败坏的辖制，得享神儿女自由的荣耀。（罗8：18－21）

**故事的惊叹号**

接下来的故事，我要专注于讲结束的部分。一本好书一定有好的结尾。圣经里的故事也是一样。

 我们经常习惯于用我们熟悉的词来想象圣经里故事的结尾，比如说，我们有永生的生命，不会有死亡。当然这些很让我们兴奋，但是”永生的生命“并没有真正的告诉我们什么，这个词只说了一个时间段，没有说具体的内容和实质代表着什么。

 当我们以另一个新的观点来看”永生的生命“的话，我们就会有更清楚的了解，就是一个新的伊甸园。在圣经里的最后一本书，启示录，这本书的故事的结尾是以”想像中的伊甸园“而结束的。（启21－22）。神在那里，天堂也回到了地上，耶稣在那里，生命树也在。这伊甸园事实上比最初的伊甸园更好。魔鬼也终结了。在世上也没有了背叛。被造的万物都是完美的样子。人或动物没有了疾病和死亡，没有掠杀和暴力。这是一个我们从来没有经历过的景象。

 “伊甸园的天使”让我们更近的接近圣经的最完美部分。罗马书第八章告诉了我们神计划的最巅峰，神的儿子和神的孩子们的显现。一切的受造之物都会成为新的，但是这一定要与荣耀神的儿女们连接在一起。

 换句话说，我们是神要做之事的最后一部分。我们作为神的孩子永远与神同在并永远与神在一起是圣经故事的第一要义。启示录里面完美的描述了我们在新的伊甸园里面所要住的是怎么样的，它是这样说的：

我又看见一个新天新地，因为先前的天地已经过去了，海也不再有了。我又看见圣城新耶路撒冷由神那里从天而降，预备好了，就如新妇妆饰整齐，等候丈夫。我听见有大声音从宝座出来说：看哪，神的帐幕在人间。他要与人同住，他们要作他的子民。神要亲自与他们同在，作他们的神。（启21：1－3）

 **永远的身份**

“神众子的显出来...神儿女自由的荣耀”（罗8：19，21）讲的是我们会在将来的某一天转化成耶稣的样式。就像保罗所说的，“亲爱的弟兄啊，我们现在是神的儿女，将来如何，还未显明；但我们知道，主若显现，我们必要像他，因为必得见他的真体。”（约一3：2）同样的意思，在另一节经文也说道：

因为他预先的知道的人，就预先定下效法他儿子的模样，使他儿子在许多弟兄中作长子。（罗8：29）

我们却是天上的国民，并且等候救主，就是主耶稣基督从天上降临。他要按着那能叫万有归服自已的大能，将我们这卑贱的身体改变形状，和他自己荣耀的身体相似。（腓3：20－21）

 我们的目的就是要藉着成为耶稣的样式而有神的形象。这已经在进行当中了。“我们众人既然敞着脸得以看见主的荣光，好像从镜子里返照，就变成主的形状，荣上加荣，如同从主的灵变成的（林后3：18）。圣经里讲到最后我们会复活并变成主的形状。我们会有永生的生命并有一个荣上加荣的身体，就像耶稣复活之后的一样。保罗称之为”天上的形体“（林前15：35－58）。

 关于我们最后的目的地，我最喜欢的一节是在希伯来书里提到的一段。这段是耶稣在跟我们讲关于神的事。耶稣站在神，及神的会面前。耶稣说，”我称他们为弟兄也不以为耻“（来2：11）。然后耶稣对神说，”我要将你的名传与我的弟兄，在会中我要颂扬你…看哪，我与神所给我的儿女。“（来2：12－13）

 这是你最终的目的地，在神的家里面，成为一个永久的，合法的家人。在最后，你会属于神的家。这是神在最开始就想要的。这就是整个创世里本所要做的。

**永远合作的关系**

你是不是以前跟人说过在天堂的生活会是怎样呢？可能你听过别人说，天堂就将会是永远的敬拜永远的赞美。也或者是永远的与耶稣在一起交谈问问题和回答。或者是一个称圣的教会，就是与人问候交谈（对于内向的我，这个听起来有点害怕）。

 那么我们可以这样想，就是想一起完全的伊甸园生活应该是怎样。圣经里面没有描述很多在伊甸园里生活的情景。但圣经里这样讲道：“那得胜又遵守我命令到底的，我要赐给他权柄制伏列国”（启2：26）。耶稣会“赐他在宝座上与我同坐”（启3：21），我们会“审判天使”（林前6：3）。

 这些经文是什么意思呢？我们可以问下，现在是谁在掌管万国万族？答案就是在巴别塔后散落在各地的神的众儿子们。换句话说，当今我们的时代还没有完全被神收回。我们可以看到，神的国不断的在扩大，是已经开始了，但是还没有结束。当终结束的那天，信徒们会“审判天使”我们审判他们后，代替他们的位置。我们会与我们的王耶稣一同掌管万国万族。

 每次当我讲到这个问题的时候，我总会得到一些问题：我们要做什么工作呢？到那时，所有的信徒都有同样的权柄吗？还是一些人比另一些更多？我会不会比别的信徒更厉害呢？我们怎么可能成为掌权者呢？我们要掌管谁呢？

 因为你现在还生活在一个不完美的世界，这些问题问的都很自然。因为我们生活的环境和不完美的世界，我们想问题的方法都是根据这些而起源的。但是圣经没有描述说我们的最后的目的地会是一个老板与员工的关系。而是一个父亲与儿子的关系。我们，神的孩子，与神，与我们的兄弟姐妹一起同工，不管是人性的还是神性的都一起。我们要看的兄弟就是我们的耶稣。神的孩子们都像耶稣一样，耶稣像神一样。

 我们在新伊甸园里的统治不是以阶层划分的。是以我们的家人的关系划分的。当所有的家人都称圣的时候，阶级的统治也就不需要了。

 其实，我们现在还不能完全的明白这是什么意思。因为我们所生活的世界是堕落的世界。神要我们，神要你去经历神最开始所要你经历的生活。当然，我们将来的某一天也一定会经历，因为圣经说：

“神为爱他的人所预备的是眼睛未曾看见，
 耳朵未曾听见，
 人心也未曾想到的。”（林前2：9）

#

# **总结和前言**

现在你已经知道圣经到底讲的是什么了，这其中是一个精彩的故事。

 你可能在想，接下来我们要说什么呢？这个故事当中还有几个重要的部分我们需要看一下：

 在书的开始，是这样写亚伯拉罕的：

使徒保罗称亚伯拉罕为信心之父（罗4：1-12）。亚伯拉罕是先经过神的拣选后相信神而后才顺服了神所给的律法。律法是展现出亚伯拉罕所信的，而不是代替亚伯拉罕所信的。信是一个重要的基础，对神，对信的忠实是以后我们要讲到的。今天我们称之为门徒关系，信心和忠实是两个不同的事情，他们是相互有关但是是不可互换的。救恩和门徒关系也是互为关联但是不可互换。

 这段话是我们接下来所要讲的引导图，“忠实的相信”是我们的引导，让我这样跟你解释一下：

 **“相信”**

在接下来的部分里面，我们会讲到福音。我们会讲到福音是什么，不是什么。我们会学习到福音的真正意思是什么，按照圣经福音里所要包含哪些部分。这很重要，因为“相信”福音是我们成为神家人的方法。是我们被拯救的原因。救恩是因着信。是神提供救恩的管道，是神让祂家人相信的方法。这所有的中心都是耶稣所做的。

**“忠实”**

在本书的下一部分，我们要学习到门徒的关系。“门徒”这个词代表的是“跟随者”。

成为耶稣的门徒也代表着跟随耶稣，效法耶稣。耶稣说“认识我，也就认识我的父”（约14：7，9）。耶稣的活出的样式让人知道他爱父神，他忠实于他的父神和父神的计划。门徒的关系就是我们怎样来展现出我们对耶稣的爱以及对神的爱。它一定不是为了赚取神的爱。它是我们怎么样去感谢耶稣以及他因着神的计划而为我们所做的。它不是替换或者在耶稣为我们所得的救恩的事上附加什么。是我们因着耶稣对我们所做的救恩而怎样展现出来。（雅2：14－26）

 就像我以前说过的，信心和忠实是相互关联的，但是却不一样。他们也是不可换的。救恩和门徒的关系也是一样。我们因着救恩相信福音。我们通过成为门徒而展现出对我们救主的忠实。

**第二部分
福音**

#

# 第七章**福音是什么？**

当你读到这个时候再问这个问题，你可能会觉得很奇怪。我们刚已经花了一些时间去看圣经里的故事，神是怎么样去追寻祂的家人的。我们是通过相信福音而成为神的家人。

 我观察到，其实很多去教会的人他们并不真正的了解福音。有一些甚至不能说出个所以然。其他一些即使可能会说出一些，但是也没有能简单明了的表达出来。在他们心中真正相信福音的那个挣扎其实就是永生所需要的。

 有些人可能不知道我现在在说什么。我们接下来会不断的问一些问题，通过这些问题让我们明白。我们也会反过来看福音其实不是什么。当我们讲到这些问题的时候，你可能就会明白我在之前所说的那个“挣扎”是什么意思。

 **福音是什么？**

要想定义“福音”这个词其实并不难。圣经里所讲的“福音”其实就是救恩的信息。英文中“福音”的这个词原是从希腊文而来的（也就是写新约的原文），这个原词的意思就是“传好消息的人的奖赏”。之后，你就会听到很多人把“福音”等同于“好消息”，就是关于救恩的好消息。

 让我们来想一下，你可能觉得你学到了一些东西。我也觉得应该是学到了一点。但是我们其实还没有真正的学到我们需要的事。当然，我们能够定义一个词是好事，但是我们其实还没有讲到过“救恩”的具体内容。我们已经定义了“福音”这个词，但是没有真正知道福音是什么。

 所以，让我们来看福音是指什么意思。神所提供给我们的救恩的内容是什么？好消息的具体细节是什么？为什么称之为好消息呢？这个在新约里出现过近100次的词我们应该来好好研究一下。

 使徒保罗应该比新约里其它书的作者讲到这个词要多。当保罗讲道时谈到“耶稣”的时候，他会用这个词。

弟兄们，我如今把先前所传给你们的福音告诉你们知道，这福音你们也领受了，又靠着站立得住，并且你们若不是徒然相信，能以持守我所传给你们的，就必因这福音得救。我当日所领受又传给你们的：第一，就是基督照圣经所说，为我们的罪死了，而且埋葬了；又照圣经所说，第三天复活了。（林前15：1－4）

 保罗在其它的地方定义过他所讲的福音的信息：

耶稣基督的仆人保罗，奉召为使徒，特派传神的福音。这福音是神从前藉众先知在圣经上所应许的，论到他儿子，我主耶稣基督。按肉体说，是从大卫后裔生的；按圣善的灵说因从死里复活，以大能显明是神的儿子。我们从他受了恩惠并使徒的职分，在万国之中叫人为他的名信服真道。（罗1：1－5）

 福音，好消息的内容，在这几节经文中完美的表达出来。以下是几个重要部分：

* 神差了他儿子…
* 是从大卫的后裔生的…
* 成为肉身的耶稣基督…
* 为我们的罪死了…
* 而且埋葬了…
* 又从死里复活…

 以上几个部分就是福音的内容。我们用我们之前所讲的故事连接现在的词再一次的描述一下：

神的儿子成为人，在十字架上受难受死，所以我们的罪不会让我们与神的家隔绝。他从死里复活所以我们也可以战胜死亡，与父神同在，也是我们的父神，就是那唯一的真神，永远的在一起。

 让我们探讨一下，如果这就是好消息的话，那“好”在哪里呢？“好”在很多的方面。第一，“好”在我们的救恩不是因着我们自己的行为而得着的。你在这里不会看到你有多么好的背景或者多精彩的简历。福音的内容跟你所做的无关，以前的无关，以后的也无关。而是跟别人为你做的有关。这对我们所有人都是好消息。因为我们都是不完美的。 我们没有一个人会一直取悦于神，我们也没有人会因着我们自己而可以与神同住同行。我们需要被神所接受。福音的内容就是告诉我们怎么可以被神接受。

 你注意保罗在这里所讲到他给别人带来好消息是这样写的“ 为他的名信服真道”。他想要听到这好消息的人能够“坚守”住他所说的。你怎样才能“信服”福音呢？受洗吗？奉献吗？有好的行为吗？不要做坏蛋吗？帮助穷人吗？这些都是好的行为。但是都不是。神要我们“信服”，就是你通过相信福音而顺服福音。

 你看，保罗没有说“为他的名理解服从真道”。我们可能不会完全的明白道成肉身的意思，或者复活是怎么回事。这都可以，神没有要我们把这理解后再给我们一个测验看我们有没有真正的明白。祂要的是相信。对于理性的明白和了解我们可以等待。

 福音的内容是神提供给你神的宽恕以及一个在神家里永久的地方。神所提供给我们的表达出来了神的爱和良善。圣经用“恩典”来代表这些词汇。因为没有比神更大的能力，所以神不是被要挟才给我们救恩的。没有人胁迫神。神给你救恩就是因为神爱你。祂想要的也只是你去相信祂。

 这就是福音的好消息。

**为什么我们需要福音**

你可能觉得我已经回答了这个问题。是的，我是回答了一点，至少是绕圈子回答了一下。但是以我周围的基督徒朋友圈来看，我还需要更直接了当的回答。

 为什么我们需要福音呢？因为如果滑 福音，我们与神永远同在便是不可能。完全不可能。因着罪我们与神隔绝，相信福音才是拯救的办法。

 圣经以几种不同的方法告诉我们所在的困境。耶稣说他来是“为要寻找拯救失丧的人”（路19：10）。我们的本性是已“死在过犯中”（弗2：1，5）并是 “罪人”（罗5：6）。我们是“与神隔绝的”（弗4：18）与他为敌（西1：21）因为我们“作仇敌（罗5：10）。这不是一个可观的情况。

 所们之前所讲到的圣经的故事已经告诉我们为什么我们处于现在的这个情况了。我们不是出生于属神的家，我们是外人。当然，神要我们在祂的家里面。而因着缺少属神的性情，我们滥用我们的智慧和自由去做我们想做的事，很多时候我们去伤害了别人。我们现今生活在自我毁灭的时代。当我们不效法神并违背神的律法的时候，当我们以暴力，控制以及其它的方法去控制他人的时候，我们其实是在犯罪。因着本性我们都是罪人，自我中心并且叛逆的 人。“因为世人都犯了罪，亏缺了神的荣耀（罗3：23）。

 看到这，你可能很容易感觉到生气或者伤心。但是福音的好消息就是神是知道一切并且还是爱我们的。还有一方面可能你从来没有注意到，这其实也是让福音与其它的宗教所教导的救恩的不同之处。其实的宗教或者是否定罪是一个坏事，或者是讲到通过人的行为才能赎回罪，比如说，你需要做善事，祈祷，去参加宗教的节目等行为来赎罪。

 直白的说，只有福音才直视了人所在的处境并且给了解决问题的方法。其实的宗教向你撒谎说，你可能自己解决与人隔绝的问题，不然的话你就是没有问题。福音是唯一的真理，告诉你神已经预备好解决问题的办法并且已经为你完成了救恩。福音是非常的透明直白，即使是有一点让你感觉不舒服，福音还是告诉了你真理。这才是展现了爱，向你撒谎不是爱。

 **得救还有其它的方法吗**

我们可能已经涉及一些了。但是我还想要以不同的视角来看一下这个问题。

 神给了我们宽恕，救恩和永生的生命，而且这些都是免费的。不是我们赚取或者配得的。其实我们也赚取不了。福音所需要的就是你的信，相信。相信神的应许以及耶稣为你所做的一切。

 相信福音也就代表着不去以相信其它的教导或者方法来得着救恩。圣经说没有其它的办法得着救恩。你想一下，如果你进入天堂有其它的办法的话，为什么神让他的儿子耶稣在十字架上那样的受苦而死呢？神子要成为人，要战胜死亡。这是唯一的方法，相信神给我们的计划也是得着救恩的唯一方法。除了耶稣没有人能拯救我们。（徒4：12）。耶稣很直接的说：“我就是道路，真理，生命，若不藉着我，没有人能到父那里去”（约14：6）。

 这句话没有双关语。如果不是藉着耶稣所做的，没有人能够到神的家里面。你也不可以把福音加到其它的信仰上面。这是独家的。相信福音代表着你不去信其它的信仰。这也是圣经上所说的悔改的意思 。还有其它的方面我们下一部分会说明。

**福音不是什么**

我们所谈到福音的内容已经很清楚的说明了福音就是耶稣为我们所做的。永恒的生命，救恩是通过耶稣为我们所做而给我们的礼物。

 我们所在的文化经常把的意义混淆。经常讲到自我提升以及”灵性”来代替。而不是以圣经描述的福音来谈到这些方面。福音跟我们所做的自我提升完全不关。福音不是从属灵的大杂烩里发现些什么。这些是心理上或者是智力上的一些努力 ，这些不是福音。

 但是这些所谓的“福音代替”是很容易去发现并定义的。有很多的阻碍让人们没有享受到神的福音所带来的安慰。

 我说过在教会里面你见的很多人是对福音上有很多的不解。事实他们已经进入了一个行为的陷井。你或者其它人可能会定义福音个词，甚至可以会说出具体的内容及意思。但是相信耶稣为你所做的就是你得着永生生命所需要的，你可能就是不理解其中的含义。当然我们需要做，不然我们怎么配得呢？

 如果 你理解圣经的故事和福音的内容。你就会明白我们不配得神给我们的。很多人也在这个问题上挣扎。我们想要觉得是我们通过自己努力得到了我们所有的。我们不想让自己觉得是在一个福利机构里面。总觉得不通过自己的努力就得到东西是不对的，哪怕努力一点也行。

 负罪感会在各种小事上让我们的思维扭曲。有时候会让我们觉得福音不是一个免费的礼物。负罪感有时候会让我们觉得别人给我们礼物是因为我们为别人做了什么好事他们才给的。如果他们想不到曾经做了什么好事，那么他们会想方设法以另一种形式还回这个人情。

 负罪感把我们的双眼蒙上，让我们看不到神的爱。重要的是，我们一定要看到，如果我们这样想，我们是多么的以自我为中心。

 这可能听起来有一点过分，但是请你好好理解 一下。如果你努力向别人证明你自己，这前提是你把自己放在首位。如果你想去跟人分享福音的话，你不能觉得他们应该去更注意你自己或者你自己更重要。我们想让自我的感觉良好（比如我们配拥有本属于我们的，但不去拿属我们的）。我们也要别人这样看待我们（我们要别人因着对我们的看法而正确的对待我们）。

 福音却与这种想法远远相反。它完全的展现给我们，需要完全的谦卑。它坚持要把神和耶稣放在中心。这就是为什么很多人很难理解这一点。福音与我们行为完全无关。

其实就是说福音与你的行为无关，但是却完全的在在乎你的全心全人。你是一个人，你是神最初的爱所定的对象。这都不需要你好好表现才得到。就是免费给你的。

因为我们是罪人并生活在一个堕落的世界里面，我们觉得如果有人从里到外完全知道我们在想什么的话，他们不会再爱我们。因此，我们不能够理解到神，完全知晓我们一切的神为什么会这样的爱我们。是的，祂知道我们一切的心思，意念，行为和举止。在我们心里的这种负罪感，和我们与人有限的关系，让我们很难去接受福音。以人的观点来看，福音是说不通的。

在这个时候，我其实要说的是，我的意思 不是说那些纯心接受福音的人没有得救。我真心的相信他们是真的信并且已经在神的家里面了。

我指的是那些在我们之些的一些信徒他们的内在还是一个灵魂破碎的生活。负罪感已经让神的爱，福音的恩典变得了一种以自我表现为中心，并任人为贤的经历。这些人开始怀疑神不是不还和他们刚信主的时候一样的爱他们。他们看到自己信主之后犯的罪然后觉得神对他已经不再那样爱他们了。他们开始觉得自己永远达不到神所要的标准，永远“信得不够”，并且开始怀疑自己当初到底是不是真的信。

很难过，现在很多基督徒都活在一个自我捆绑的生活，被打败的生活。不是因为福音，而是因为他们自己的负罪感已经破坏了福音的纯真。当他们读经的时候，他们只去想到了自己所犯的罪和做的错事。每一次听道都是觉得向自己起诉（很多传道人也以这种观点来讲道）。这就让福音故事的真正的含义丢失了。

救恩不是因着我们的行为和表现。从来都不是，在将来也不会是，也永远这不可能是。我们不可能做任何事来让自己与神放在同样的位置上，与神同在。我们没有神完全的样式，我们像神，以祂的形象造的我们，但是我们不是神，我们比神低一级，神也知道。这就是为什么神差耶稣，而不是差了你。

如果你觉得自己可以做这个或者不做那个来弥补的话，这是很荒谬的想法。神不会因为你跌倒就重新认识了你。神一直知道你，并且不管在何时何地都会一直爱着你。罗马书五章八节这样让说的：惟有基督在我们还做罪人的时候为我们死，神的爱就在此向我们显明了。你注意到了吗？“当我们还是罪人的时候”，这代表着你不需要去做任何事来让神为你感到自豪而爱你。神永远不会对你感到失望，因为神知道你的一切行为，你的一切行为都不在神的意料之外。神一直都是爱你的 “ 神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生” （约3：16）。

我们可以总结到两点，救恩，与神为家人的关系，是不是我们赚得的。只可以去接受，因着信接受。神给我们救恩因着他的恩慈和爱。没有其它的原因，也不会有。

**第三部分
跟随耶稣**

#

# 第八章**门徒的关系是什么意思 ？**

福音的本意是代表着改变，凡是相信接受福音的人“他就是新造的人，旧事已过，都变成新的了”（林后5：17）。新造的人是什么样子呢？

 你可能会想到之前我们讲到这个问题时候的答案。之前，我讲到，门徒就是一个跟随者，一个跟随耶稣的人。我定义“跟随” 就是效法耶稣。“效法耶稣的模样” 是我们的最终目标（罗8：29； 林后3：18； 西3：10）。

 我们效法耶稣的目的不是让神爱我们所以我们可以进天国。神已经爱我们每一个人“当我们还作罪人的时候”（罗5：8），当“我们作仇敌的时候”（罗5：10）。我们相信福音 —— 我们进天国 ——我们成为神的家人。我们是已失丧的与神隔绝的（ 弗4：18），需要一个救主（路19：10）。当我们处在这个情况下的时候，神爱了我们。他没有等我们把自己一切都变得完美无瑕的时候再爱我们。

 我们去效法耶稣的目的也不是让神持续的爱我们所以我们在最后的日子能得救。我们不会因着行为失去救恩。救恩与我们自身的价值没有关系，有关的是与耶稣所做的一切。“ 神使那无罪的，替我们成为罪，好叫我们在他里面成为神的义。” （林后5：21）。救恩不可能归功于我们，而是归功于耶稣。

 **仔细想一下门徒的关系**

 这时候我们需要仔细看一个以上所说的是怎样应用到与神门徒的关系上面的。

 因为刚才所说的那种以行为而得救恩的捆绑，我们需要知道救恩和门徒关系是两个不同的事。很多信徒因为自己罪恶感而想通过自己的行为强加于福音上。这种结果就是属灵的捆绑，而没有得着基督所给我们的丰盛的生命。（约10：10；林后15；弗3：20）

 当我们信主的时候，救恩是神给我们的一个免费的礼物，我们是不配得着的。虽然这样，神还是没有看我们的罪而把福音给了我们。门徒的关系就是我们相信福音之后所需要做的。我们通过效法耶稣而展现出给神和耶稣的爱。耶稣是神的形象，我们也要按着他所做的而做。

 有很多理由需要我们活出基督的样式，活出圣洁的生命。但是为了得着神的爱却不是理由之一。救恩不需要我们做什么而得着，是给所有信徒免费的礼物。但是，门徒的关系，却需要我们去付出些什么。跟随耶稣不是容易的事。成为一个门徒需要我们做很多不同的选择，去爱神敬畏神，去爱人，去跟从神所爱的耶稣所带来的福音，让我们能够与神合好。

 你想一下耶稣自己的生命，是不简单的。就像圣经 所说的 “ 你们蒙召原是为此，因基督也为你们受过苦，给你们留下榜样，叫你们跟随他的脚踪行。”（彼前2：21）。耶稣过着一个献祭的生命，他把神放在首位，而其它人跟随着他：

“夫子，律法上的诫命，哪一条是最大的呢？耶稣对他说，你要尽心，尽性，尽意，爱主你的神。这是诫命中的第一，且是最大的。其次也相仿，就是要爱人如已。这两条诫命，是律法和先知一切道理的总纲。”（彼前22：36-40）

耶稣这样生活不是为了让神更爱他，或者让神更喜悦他。神已经爱了耶稣，在耶稣来之前，在耶稣来”做工“完成神与人的约之前，神就已经爱耶稣了。神爱耶稣在” 创立世界以前“ 就已经爱他了。（约17：24）。

跟随耶稣会是好艰难的。因为没有人在刚信耶稣的时候就已经像耶稣了。因为一直去过着效法耶稣的生命是很难的，所以每一个门徒都需要在自己的行为上有一个心意的改变（圣经上称之为”悔改“）。我知道我这样做了，因为在我信主之后，有些事我需要让自己不再去做，有些事我需要让自己开始去做。但是我所指的这些事没有一个是为了让神爱我而做的，因为神早已经爱我了。

耶稣之所以做他所做的，是因为他爱神。我们也一样。耶稣过着让人相信他并相信神的计划的一个生命，那我们也一样。耶稣知道他是为什么来到世上，他将会怎样为我们受死。同时他也相信神的计划与能力。神知道自己会从死里复活并与父神同在。

我们也需要有同样的观念。这个世界不是我们真正的家，是暂时的。下一个家才是永久的。因为耶稣为我们所做的，我们才有了离开这个世界而在天国里得到永生的机会。我们生命的目的应当是对那拯救我们的耶稣展现出我们的忠心和信实，同样也让帮助更多的人进入神的家。

 如果我们失败了会怎么样呢？如果我们犯罪了会怎么样呢？其实我们都会失败，都会犯罪。神知道这一切。神是非常了解人的本性的。他知道我们是谁。但是在我们想爱神之前，神已经爱了我们。当我们作仇敌的时候，神就爱了我们，“在我们还作罪人的时候”（罗5：8）。在我们成为神家里的一员的时候，神就已经爱了我们。既然这样，我们如今已经在神的家里面了，神还会因着我们的过犯还少爱我们或者不爱我们吗？当我们犯罪或者失败的时候，神原谅了我们。神要我们知道这一点，并要我们回到效法耶稣的原则上。我之前说过，活出耶稣的样式有很多的理由要我们这样做。但是为了去赚取神的爱却不是理由之一。那么这些理由又是什么呢？

 首先，罪不仅是对我们自身有伤害和破坏，对我们周围的人也是一样。在我的亲人当中，我看到有人去酗酒，去吸毒，去出轨。当然，这些事都会破坏我们的生活。同样，这样世界所有的给人们物质和精神上的一些自我享受没有价值没有意义的事也是一样的会破坏我们的生活。当今的文化告诉我们活在当下，不管明天将会付出怎么样的代价，现在就是把自己放在第一位，要活的放荡潇洒。这些都是没有永久的观念，就是要我们活在现在的生命，而没有更高的追求。圣经里这样这样说：

“不要爱世界，和世界上的事。人若爱世界，爱父的心就不在他里面了。因为凡世界上的事，就像肉体的情欲，眼目的情欲，并今生的骄傲，都不是从父来的。乃是从世界来的。这世界，和其上的情欲，都要过去。惟独遵行神旨意的，是永远常存。“（约一 2:15-17)

 第二，在某种程度上与第一部分相反的是，活出属神并祝福人的生命。我们的想法和行为可以是祝福别人也可以是咒诅别人。耶稣服待人，并成为人的祝福。如果你的生命是为了追求自我的满足和自我的提升的话，那你的生命不是会祝福别人的生命。现实当中你会看到很多这样的例子。如果你成为别人的祝福，这不仅是向别人展现出耶稣的样式，同时也是你自我生命的提高。你的生命是在帮助别人的时候体现出价值。

 第三，一个属神的生命是会让我们不断的成为福音的见证人。如果别人看我们的生命跟那些不信主的人的生命是一样的，我们不去帮助别人，他们就不会相信福音，也会觉得福音是不可信的。他们会觉得我们的生命是跟耶稣所传的是相反的。换句话说，那些不信主的，是会以耶稣的样式来要求我们的，他们认为我们会和耶稣的生命一样，他们觉得我们告诉他们耶稣爱他们，我们就应该像耶稣一样爱他们，这也说得通。相反的就是假冒伪善的人，没有人会喜欢假惺惺的人。

 活出属神的生命不是代表着我们要在天堂上赚得一块地。不是说因着我们”灵里的信用“没有，我们需要神来还。下面的这节经文会让我们以另一个观点来看：

”所以弟兄们，我以神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣洁的，是神所喜悦的。你们如此事奉，乃是理所当然的。不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们察验何为神的善良，纯全可喜悦的旨意。（罗12:1－2)
然而神坚固的根基立住了。上面有这印记说，主认识谁是他的人，又说，凡称呼主名的人，总要离开不义。在大户人家，不但有金器银器，也有木器瓦器。有作为贵重的，有作为卑贱的。人若自洁，脱离卑贱的事，就必作贵重的器皿，成为圣洁，合乎主用，预备行各样的善事。（提后2:19-21)

所以在基督里若有甚么劝勉，爱心有甚么安慰，圣灵有甚么交通，心中有甚么慈悲怜悯，你们就要意念相同，爱心相同，有一样的心思，有一样的意念，使我的喜乐可以满足。凡事不可结党，不可贪图虚浮的荣耀，只要存心谦卑，各人看别人比自己强。各人不要单顾自己的事，也要顾别人的事。你们当以基督的心为心。他本有神的形像，不以自己与神同等为强夺的。反倒虚已，取了奴仆的形像，成为人的样式。既有人的样子，就自己卑微，存心顺服，以至于死，且死在十字架上。（腓 2: 1-8)

 这些经文告诉了我们我们应该怎么样生活，但是我们还没有到门徒关系的具体部分。一个门徒应该怎么生活？一个门徒应该做什么？幸会的是，耶稣和他最开始的门徒，也就是那些早期的基督徒已经把这个说的很明白了。耶稣从来不要求他的门徒去做他自己都不愿做的事，或者让他们去做他没告诉怎么做的事。这些基督徒按着耶稣的样式生活并且教导了早期的教会应该怎么做。

#

# 第九章**门徒做什么 ？**

你可能感觉有点惊讶，其实耶稣没有要求他的门徒做很多不同的事。他爱神爱人的异象是很简单明了的。而耶稣命令他们去做的事却是极为重要并且如果能出来是可以能够改变生命的。我们从做为门徒最重要的一点而开始看这一章：

**门徒爱神，爱邻舍，并彼此相爱**

 我们已经知道耶稣把一个完全的献给神的生命怎样总结出来的。最大的诫命就是：

“夫子，律法上的诫命，那一条是最大的呢？耶稣对他说，你要尽心，尽性，尽意爱主你的神。这是诫命中的第一，且是最大的。其次也相仿，就是要爱人如已。这两条诫命，是律法和先知一切道理的总纲。”（太22:36-40)

 耶稣也是这样做的。他告诉他的门徒， “ 父怎样吩咐我，我就怎样行。”（ 约 14:31) 。耶稣是怎样展现出对父神的爱呢？他顺服神。神完成了神给他的使命。耶稣也告诉他们， “我爱你们，正如父爱我一样。”（约15:9)。 耶稣也要求他的门徒做同样的事，所以耶稣对诫命是怎样要求我们的，我们从这里可以看得很清楚。

 耶稣以自己为例子，更多的解释了一下。他告诉他的门徒要彼此相爱，就如耶稣爱他们一样。当他们这样做的时候，他们就顺服了耶稣并且取悦了神。耶稣这样说：

“人为朋友舍命，人的爱心没有比这个大的。你们若遵行我所吩咐的，就是我的朋友了。以后我不再称你们为仆人，因仆人不知道主人所作的事。我乃称你们为朋友，因我从我父所听见的，已经都告诉你们了。不是你们拣选了我，是我拣选了你们，并且分派你们去结果子，叫你们的果子常存，使你们奉我的名，不论向父求甚么，他就赐给你们。我这样吩咐你们，是要叫你们彼此相爱。”（约 15:13-17)

“… 我怎样爱你们，你们也要怎样相爱。你们若有彼此相爱的心，众人因此不认出你们是我的门徒了。”（约13:34-35）

 耶稣说， 爱神，爱人是想要成为他的门徒必不可少的一部分。耶稣并没有觉得这两个诫命是相互矛盾的。它们不是相互牵制，而是一个硬币的两面，不可分割的。

 我们要怎么去爱人呢？最高的境界就是舍了自己的生命，“ 人为朋友舍命，人的爱心没有比这个大的。”（约15：13)。这也是耶稣为我们所做的。

为义人死，是少有的。为仁人死，或者有敢作的。惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死，神的爱这在此向我们显明了。（ 罗5:7-8)

 我觉得哥林多前书十三章4至7节是最好的表达了。他就已经说了所有需要所表达的。这就是爱的经文。

* 爱是恒久忍耐，
* 爱是有恩慈，
* 爱是不嫉妒，
* 爱是不自夸，
* 爱是不张狂，
* 爱是不作害羞的事，
* 爱是不求自己的益处，
* 爱是不轻易发恕，
* 爱是不计算人的恶，
* 爱是不喜欢不义，
* 爱是只喜欢真理，
* 爱是凡事包容，
* 爱是凡事相信，
* 爱是凡事盼望，
* 爱是凡事忍耐，

你经常会在一些情人节的卡片上或者情书上看到过这些话。当然，我们应该爱我们的另一半。但是哥林多前书13章第4到7节讲是不是爱情，讲的是我们应该怎么样对待人。不爱他们认识不认识到这是我们对他们的爱，我们都要这样对他们。神是在看并知晓我们做的。

这些爱的经文其中一些我们需要与前后部分对照一起来看。比如说，“爱是凡事相信” 就需要与 “ 爱是只喜欢真理 ” 一起对比。我们不能单独拿出来“爱是凡事相信”，然后说一切的错误的教导我们也需要相信。同样，“爱是凡事盼望” 也不是说盼望坏事发生在别人的身上。总体来看，这节经文是比较容易读懂的，也是每天我们需要挑战自已需要做的。

我们还要讲到一点，也是很重要的一点，可能听起来有一点过分，就是说我们做为基督的门徒所做的一切都是要从耶稣的第一个命令而来的。“我赐给你们一条新命令，乃是叫你们彼此相爱。我怎样爱你们，你们也要怎样相爱。你们若有彼此相爱的心，众人因此就认出你们是我的门徒了。”（约13:34-35)。彼此相爱，爱人，就是我们做为门徒所需要做的一切事情的核心（祷告，禁食，奉献，团契等）。这些其它的事都是这个基本的命令的表现。

**门徒们彼此关心**

这个门徒的要素就是对别人的爱，彼此相爱。关心别人，照顾别人就代表着在一个社区及团体当中参与并发挥作用。

 当五旬节之后，越来越多的人接受福音（徒2:1-4)，他们成长之后成为了一个团体，之后这个团体就被称之为“教会”。在新约里面这个词指的不是一个建筑或者机构。新约里告诉我们在耶路撒冷的教会是公认非常穷的。他们没有一个房子让他们能够聚集（当时有几千人，徒2:41,47;5:14）。他们没有一个合法的状态，所以在当时的信徒们都受了迫害（徒3:11-4:31; 5:17-42)。

 如果“教会”指的不是一个有着合法状态的建筑或者机构，那指的是什么呢？信徒是怎样保持着自己信仰？他们形成了一个紧密的，自我牺牲的一个团体。在当代很多时候，我们说团体就是指着一群有共同爱好的兴趣的人，比如说球迷等。这与新约里所讲的团体是大大不同的。新约里的团体是一个家庭。

 一个家庭与一群有共同爱好的人有什么区别呢？其实有很多不同。如果你在一个球迷的俱乐部，你觉得在俱乐部其它的人当你需要的时候会给你钱吗，当你需要的时候给你一些食物吗？或者你加入一个共同的政党，你觉得其它的党员会义务给你修理汽车或者给你一个工作吗？当然这些都是不可能的。但是如果你有这样的需要的话，你一定会从你的家人里向希望得着帮助。

 早期的教会就是这样子的，我们来看一下：

于是领受他话的人，就受了洗，那一天，门徒约添三千人。都恒心遵守使徒的教训，彼此交接，擘饼，祈祷。众人都惧怕，使徒又行了许多奇事神迹。信的人都在一处，凡物公用。并且卖了田产家业，照各人所需用的分给各人。他们天天同心合意恒切的在殿里，且在家中擘饼，存着欢喜诚实的心用饭。赞美神，得众民的喜爱。主将得救的人，天天加给他们。（徒2:41-47)

 这几节经文讲的不是共产主义或者社会主义。这里面没有任何政治的色彩，或者强迫某人做某事。这完全是自发的。形容的就是一个健康的，正常的家是什么样子。家庭是会彼此帮助。只不过这里的家有了几千人而已。

 这就是门徒所需要做的事。他们在团体里发挥作用。他们彼此相爱彼此扶持，像家人一样。这就代表着分享自己有的资源。对一些人来说，可能指的是金钱，对其它的人来说，可能指的是时间，或者帮助，或者一个你有的能力。总之，在一个团体里面的人就会做团体所需要做的事。

 你可能会想。有这么多人参与，里面的人怎么会彼此认识了解呢？当时的信徒会聚集在会堂中（这是与当时的犹太教的领导者是相悖逆的，但是对宣教有益）也“在家中”（徒2:46;5:42)。这就代表着在耶路撒冷的“教会”最开始的基督徒团体，其实是一群很小的团体组织起来的。那些在小的团体里的人才是新信徒的第一个支持者。

 这些小的团体就是新信徒的信主的通道。基督徒的团体就是向那些接受福音的人打开。每一个小的团体里面的人都在彼此处于门徒的关系，同样，在相对大的团体当中也是一样。那这是什么样子呢？

 通常第一个要做的事就是给信主的人受洗（徒2:41;8:12-13;10:47-48;16:15)。受洗是一个在公共面前的行为（他是被其它人所见证，团体里的其它人）来证明自己是耶稣的门徒。这代表着几件事，其中之一就是你的罪因着耶稣在十字架上所做的已经被宽恕，并且你有了一个新的生命（罗6:1-4,林后5:17)。受洗是进入这个生命团体的第一步。受洗的人要认识到他们对耶稣的信，其它的见证人见证着他们的约定。

 当信主的团体在一起的时候，他们就知道了彼此所需要的。如果他们能帮助在小的团体里面的人，他们就会这样做。这就让得着帮助的能够效法耶稣，也让去帮助别人的信徒能够知道活出耶稣的样式是怎么回事。如果有大的需要，小的信徒团体不能满足的话，这时候就需要大家庭的帮助。这就是需要耶稣的早期的门徒来派人去”管理饭食“（徒6:1-7）。

 当这个时候，早期的教会做的一件事就是去在一起吃圣餐，这是为了记念“主餐”（林前11:17-34)。“主餐” 是为了记念最后的晚餐，当耶稣告诉他的门徒他的身体的血是会为他们舍的时候，耶稣说献上他自己的生命是为了完成“新的约”（路22：20)。在圣经里对于圣餐的描述也是一样（林前11:25)。圣餐是为了记念耶稣为我们所做的，耶稣告诉他的门徒“为了是记念我”（林前11:24-25)。另一方面也是为了确定在信主的团体里面的穷人有饭吃。

**门徒的团契**

“团契” 是新约里的一个词来描写在信徒团体之间的活动。彼此相互的照顾是属圣经的一种团契，因为信徒们聚集在一起，彼此交通，如果有什么需要可以相互帮忙。因此，我们在讲门徒需要做的其它事情之前，我们来简单讲一下团契。

 今天的很多基督徒把“团契”与娱乐等同。当然，一些娱乐活动可以拉近彼此之间的距离，彼此相伴可以增近彼此之间的关系。但是以圣经的原则来说，这不是圣经里所讲的团契的意义。

 一起娱乐与属圣经的团契一个基本的区别就是团契不仅仅是彼此花时间在一起，而是更有意向的。

 团契的目的就是为了彼此在基督里面同心同意，所以我们可以有基督的心意在我们里面。换句话说，团契的目的是为了建立门徒的关系。腓立比书有几节经文讲到了这层意思。

“只要你们行事为人与基督的福音相称，叫我或来见你们，或不在你们那里，可以听见你们的景况，知道你们同有一个心志，站立得稳，为所信的福音齐心努力。”（腓1：27）

”所以在基督里若有甚么劝勉，爱心有甚么安慰，圣灵有甚么交通，心中有甚么慈悲怜悯，你们就要意念相同，爱心相同，有一样的心思，有一样的意念，使我的喜乐可以满足…你们当以基督的心为心(腓2:1-2,5)。”

以基督的心为心，有一样的心思意念指的是什么意思呢？是不是每一个人放弃自己的一切都要有完全一致的想法呢？不是，圣经里面讲得是合一，而不是一致。“一样的心思意念”我们可以理解为团体里面的每一个人朝着共同的目标努力，效法耶稣。这个目标是和谐的而不是分裂的，是为了追求效法耶稣的样式并在信徒的团体里面活出来。

 最开始的信徒的团体为着这个目标有很多共同的活动，他们在一起祷告，禁食，敬拜和一起学习经文。因为这些都是每个信徒自己可以做同时也可以跟别人一起做的，所以我会接下来分开讲这几个项目。

**门徒的祷告**

简单的说，祷告就是与神说话。但是这需要一些心思在里面。你可能说，神不是已经知道我们的所思所想吗？当然祂知道。那为什么我们还需要祷告呢？祷告不是要通知神一些事，祷告是我们向神展现出我们需要依赖神的一种形式。是一种我们表达出我们需要神做的，而不是我们靠着自己或别人做的。祷告培养出我们只靠着神的想法。这样说来，祷告是一种敬拜。几个人一起祷告也是这个意思。

 在路加福音第11章第1节，门徒讲到施洗约翰和他的跟从者，他们问耶稣，“求主教导我们祷告，像约翰教导他的门徒。”耶稣的回答就是我们都知道的“主祷告文”（路11：2－4；太6：9－15）。我们需要知道耶稣在主祷文里面没有告诉门徒用什么词来祷告，而是说，你们祷告“要这样说” （太6：9）。耶稣给了他们一个祷告的模版，当我们向神祷告的时候我们不需要一个模版。你只需要向神祷告。同样，祷告不可以变成一种形式化。（路18：9－14）。

 在主祷文里面所有的事神都是知晓的，我要再说一次，祷告不是为了告诉神神不知道的事。相反，祷告是为了敬拜与尊荣神（“愿你的名为圣”），顺服神的旨意（“愿你的旨意行在地上”），原谅别人（免我们的债如同我们免了人的债），以及求神让我们从试探中和凶恶释放出来（“不叫我们遇见试探，救我们脱离凶恶”）。祷告是让我们的心与神的主权一致并建立凡事靠神的关系。

 圣经里面是充满了祷告的经文，有个人的也有一起的。如果你读这些经文你也可以学习到通过祷告我们可以把自己的情绪和想法都倾倒给神，愤怒，痛苦，爱等等。当我们祷告的时候，神不是能过你的祷告更新的认识了你。是我们学习去降服于祂，相信祂是良善并知晓一切的。耶稣也说当我们祷告的时候，神会以祂的智慧给我们超乎我们所求所想的回答。换句话说，神给我们的回答可能不会一直是我们想要的那种回答。但是神知道所有人类的行为和经历，祂会以祂更大的计划来回应我们的祷告。神也会以我们出乎我们意料的方式来回应我们的祷告。

 圣经里面的祷告同样也不是以自我为中心的。其中的很多的祷告是为别人求祝福或者求神怜悯宽恕别人。在保罗的书信里面经常为这些人写到这样的祷告。很多时候祷告不是为了我们自己的经历或者需求。

 耶稣是经常祷告的。耶稣按照自已所传讲的而行，他说要不断祷告（林4：2－6，路18：1－8）。耶稣的祷告也不是所有都按着他自己的想法而实现了，当然耶稣是可以接受这一点的，因为耶稣更多的是注重神的旨意成全（太26：36－46）。这是我们祷告的时候需要注意的，耶稣教导我们说当我们祷告的时候神会回应我们（路11：9－13），但是如果我们没有顺服神或者没有把神的意念为首要，我们不要去觉得神会以我们想要的回应我们（雅4:3;约一3;22;5:14).

**门徒的禁食**

对于很多读者来说，你可能不太了解禁食是什么。总体来说，“禁”一些东西就是指的远离一些东西。“禁”食就是不吃饭。在圣经里我们通常看到的是这种“禁食”，但是也有别的。耶稣也禁食过（太4：2）。他告诉他的门徒要照着他的样式，当他们这样做的时候也不要做假冒伪善的人（太6：16－18）。禁食的目的不是为了专注到你自已，而是你与神之间的关系。

 禁食也不是单单去远离食物。你可以以各种方法和对各种事物去禁食。耶稣在这里所指的不是去减肥。当他禁食和讲到禁食的时候，他想得是别的事。圣经里面讲到过很多次禁食，这当中没有一个具体的规定。保罗讲到夫妻之间禁性（林前7：1－5）来为要专心的祷告。

 但是为什么这样做呢？保罗在哥林多前书第7章第5节所说的关于夫妻之间不同房给了我们一个解释：“夫妻不可彼此亏负，除非两相情愿，暂时分房，为要专心祷告方可，以后仍要同房，免得撒但趁着你们情不自禁，引诱你们。”禁一些事是一个属灵里面的练习为了让我们能够去专心祷告。是为什么呢？我们可以给你一个例子来帮助你理解。如果你决定一天内不吃饭，那么每次你饿的时候你都会想起来去祷告，你的禁食是一个提醒来把你的注意力回到你为什么祷告上面。

 另一个理解禁食的方法就是让我们远离引诱我们的事物，而与神同行。这指得可能是你的电话，电视或者其它的一些爱好。这些事都是我们需要放在一边，让我们的心思意念回到神的上面的。

 早期的教会一起禁食所以他们可以专注于祷告（徒13：1－3；14：23）。在旧约里面，禁食也是一种对罪和悔改的一种悲痛。（耶36：6；珥2：12）。

**门徒的敬拜**

你可能会想敬拜我们很容易去定义，也很容易理解。当然是，但也不是。我们很多情况下把敬拜与一个教会的礼拜等同，或者是与唱赞美诗等同。这不是敬拜，至少不是对圣经里所定义的敬拜。音乐和歌曲是基督徒聚集在一起的一部分（弗5：19；西3：16）。我们文化当中的另一个倾向把敬拜等同于自在的一种神秘的感觉或者经历。这也不是敬拜，圣经中对敬拜有很多经文，我们看其中的两个：

“所以弟兄们，我以神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣洁的，是神所喜悦的。你们如此事奉，乃是理所当然的。不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们察验何为神的善良，纯全可喜悦的旨意。” （罗12：1－2）

耶稣对撒玛利亚的妇人说，“时候将到，如今就是了，那真正拜父的，要用心灵和诚实拜他，因为父要这样的人拜他。”（约4：23）

 我们已经说了过着圣活的生活这一点。你怎么去敬拜神呢？就是通过活出耶稣的样式。不要效法这个世界，因为这个世界是以自我为中心并以自我为满足的。这才是敬拜，敬拜是关于你的心的。

 第二段很有意思，耶稣告诉那个妇人说父神寻求那些用心灵和诚实拜他的人。所以敬拜不是起源于我们自已。我们是去回应神的良善和爱。我们在哪里或者怎么样去做敬拜这件事可以有不同的方法和方式。我们可以个人去这样做，可以用音乐或者不用音乐，可以在教会或者不在教会。我们同时也可以在团契的时候与别的信徒一起。

 当信徒坐在一起团契的时候，他们“彼此相顾，激发爱心，勉励行善”（来10：24－25）。换句话说，他们彼此激励去在灵里敬拜，去效法耶稣。他们为了神的良善，神的爱以及神与他们的同在去赞美神（徒2：46－47；雅5：13）。赞美神包括唱歌以及作音乐（太26：30；弗5：19；西3：16）。但是是与圣洁的生活相关的。“使你们能分别是非，作诚实无过的人，直到基督的日子。并靠着耶稣基督结满了仁义的果子，叫荣耀称赞归与神。（腓1：10－11）。

 我们不能去忽略我们“属灵的敬拜”是与我们的生活密切相关的（罗12：1－2）。不是我们在教会里的三十分钟，而是我们靠神引导，带领的生活。

**门徒会向神认罪并求神的宽恕**

还有一个我们要知道的就是当他们跟随耶稣的那一刻开始不代表他们不会失败。没有一个人像耶稣那样完美而无罪（林后5：21；彼前2：21－22；约一3：5），当然我们还需要去不断的追求这种生活。圣经已经完美的解释了这一点，门徒们犯罪了（可14：30，68，72）。其中一个人，约翰后来这样写道：

“ 这人来，为要作见证，就是为光作见证，叫众人因他可以信。他不是那光，乃是要为光作见证。那光是真光，照亮一切生在世上的人。他在世界，世界也是借着他造的，世界却不认识他。” （约1：7－10）

 当我们知道我们在神家里的份不是因着我们的好行为而得着的，这是一个好事。不是因着我们的好行为，神就欠了我们什么。神从来没有欠我们任何的事。不是因为我们的坏行为而拉远了神我们的距离。”当我们还作罪人的时候（罗5：8）”神就爱了我们。我们要知道，因为我们的救恩不能恩着我们的道德的完美而得到，同样也不会因着我们的道德的不完美而丢失。

 对于我们的不完美，真正的基督徒一定要专注于神的爱和良善。你再一次看约翰所写的书信，里面告诉了我们当我们在神里面失败的时候是怎么样子的。或是因为我们没有一直的去效法耶稣，或者我们效法基督的时候还总是留一些事没有做。“我们若认自己的罪，神是信实的，是仅q的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的不义。”

当我们犯罪的时候，我们一定要认识到我们犯罪。这就是认罪的意思。我们一定不要去给我们的罪去隐藏它，或为它找藉口。神要我们去承认自已犯罪了。为什么呢？我们需要谦卑我们自已，我们要知道我们的罪是关于另一个人，耶稣为我们所做的，而不是我们自已所赚得的。你要知道我们是神的孩子是因着耶稣的原因。我们要知道我们的罪不会让我们与神隔绝，我们不会从神的家里面驱赶出来。（罗8：31－39）。神知道当我们接受福音之前我们就是有缺陷的。我们犯罪的时候没有让神感到奇怪，也不会因着我们犯罪神就改变了对我们的认识。

那么你会问，为什么我们还要在乎犯不犯罪呢？在新约里所写到当时的门徒们遇

到了人们有这种态度。保罗在罗马书这样写道：

这样，怎么说呢，我们可以仍在罪中，叫恩典显多么？断乎不可！我们在罪上死了的人，岂可仍在罪中活着呢？…所以不要容罪在你们必死的身上作王，使你们顺从身子的私欲。也不要将你们的肢体献给罪作不义的器具，倒要像从死里复活的人，将自已献给神，并将肢体作义的器具献给神。罪必不能作你们的主，因你们不在律法之下，乃在恩典之下。这却怎么样呢，我们在恩典之下，不在律法之下，就可以犯罪么，断乎不可。岂不晓得你们献上自己作奴仆，顺从谁，就作谁的奴仆么？或作罪的奴仆，以至于死，或作顺命的奴仆，以至成义。（罗6：1－2，12－16）

你注意看圣经里没有说“ 禁止犯罪，如果你犯罪神就不爱你了！”而是说我们要看的是罪带给我们的自我破坏的捆绑。所以，一方面，我们会犯罪，但是另一方面，我们也要避免犯罪。作为一个优秀的基督徒，使徒保罗也亲身经历过这种矛盾（罗7：7－25）。新约告诉我们，很多时候，在我们身体里面有一个征战。我们的心想要去跟从耶稣，但是因着我们的不完美，我们自已却想要专注于自我和个人的私欲（彼前2；11；雅4：1）。

 当我们去寻求跟从耶稣的时候，还有一个方法，就是我们要不断的向神交托，意思就是当我们犯罪的时候，我们要立刻去认罪，然后感谢神已经宽恕了我们的罪。我们要知道耶稣是我们罪的代价。我们要不断的忠心的去爱他，感恩“当我们还作罪人的时候”（罗5：8）他在十字架上为我们做的，因此，我们才可以作耶稣的弟兄姐妹。

**门徒会研习圣经**

在早期的教会，信徒们会听门徒的讲道并研习经文。当保罗以及其它宣教的门徒在各地开始教会的时候他们也是这样做的。（徒2：42；4：2；5：42；17：10－11；18：11；20：20）。在新约里所写到的时期，这是很普遍的一种学习圣经的方法，因为他们当中有很多人没有自已的圣经。当时还有很多信徒不识字。即使我们现今的时代有文化和各种接触到圣经的方法，我还是觉得我们可以从一个小的基督徒团体中有很多的得着。

 跟从耶稣，学习神的话是必须的。不然的话我们怎么样去知道罪是什么，怎么样去知道被圣灵充满的生活是什么样呢？经文告诉我们“就要脱去你们从前行为上的旧人，这旧人是因私欲的迷惑，渐渐变坏的。又要将你们的心志改换一新。并且穿上新人，这新人是照着神的形像造的，有真理的仁义，和圣洁。”（弗4：22－24）。当我们藉着相信福音而成为神家里的一员的时候，圣灵就住在我们的里面（林前3：16－17；6：19－20；林后6：16；弗2：22）并帮助我们活出丰盛的生命：

“但你们若被圣灵引导，就不在律法以下。情欲的事，都是显而晚见的，就如奸淫，污秽，邪荡，拜偶像，邪术，仇恨，争竞，忌恨，恼怒，结党，纷争，异端，嫉妒，醉酒，荒宴等类，我从前告诉你们，现在又告诉你们，行这样事的人，必不能承受神的国。圣灵所结的果子，就是仁爱，喜乐，和平，忍耐，恩慈，良善，信实，温柔，节制，这样的事，没有律法禁止。凡属基督耶稣的人，是已经把肉体，连肉体的邪情私欲，同钉在十字架上了。（加5：18－24）

 门徒们学到在他们的生活中要活出神的话。这就是耶稣怎么去展现出神的爱，他按着神的旨意而行。团体是一个很大的帮助。在一个团体当中我们可以接触到信主很多年的基督徒。我们可以通过他们”脱下老我，穿上新我“的经历中看到他们的生命是怎么改变的。当我们在追求耶稣的时候遇到一些困难的时候，我们也可以去向这些人。他们可以告诉我们什么是爱和原谅。他们明白我们所经历的，因为每一个基督徒都需要学习转离罪而做正确的事的功课（约一1：5－10）。即使门徒们也在不断的挑战不让自已犯罪并做对的事。（罗7：7－25；加2：11－14）。一个团体代表着有人可以依靠，有人可以理解，并有人可以鼓励，让我们不断的按着耶稣的样式而活。

 下面这部分可能会给你一些惊讶，但是在新约里面，耶稣是这样告诉他的门徒的：

“世人若恨你们，你们知道恨你们以先，已经恨我了。你们若属世界，世界必爱属自已的。只因你们不属世界，乃是我从世界是拣选了你们。所以世界就恨你们。你们要记念我从前对你们所说的话，仆人不能大于主人。他们若逼近了我，也要逼迫你们。若遵守了我的话，也要遵守你们的话。”（罗15：18－20）

 在这部分是试验你是否忠心的相信了。我们自己改变，有一个新的心和新的生命是一回事。但是跟从耶稣而受逼迫却是另一回事了。早期的门徒跟从耶稣的时候他们是受逼迫了（徒5：41；9：16；21：13；林后11：22－29）。贯穿新约的一个主题就是坚守信心（罗8：17－18；林后1：3－7；腓1：27－30；彼前3：13－17）。十二门徒之一的彼得，因着信耶稣而被下到监狱里面（徒12：1－19）。他对受逼迫的门徒们这样写到：

”你们若因犯罪受责打，能忍耐，有甚么可夸的呢。但你们若因行善受苦，能忍耐，这在神看是可喜爱的。你们蒙召原是为此，因基督也为你们受过苦，给你们留下榜样，叫你们跟随他的脚踪行。他并没有犯罪，口里也没有诡诈。他被骂不还口，受害不说威吓的话，只次自己交托那按公义审判人的主。（彼前1：20－23）。

 忍耐逼迫需要我们知道福音不是应许给了我们一个容易的生命，而是给了我们要来的永久的生命里面并在神的家里面的一个永远的平安。现在的世界不是我们真正的家。

**门徒会带领更多的门徒**

当我们爱神，爱邻舍，并彼此相爱的时候，这是做为门徒中最重要的一点。这是耶稣在升天的时候给他的跟从者的一个命令。这称之为大使命：

“耶稣进前来，对他们说，天上地下所有的权柄，都赐给我了。所以你们要去，使万民作我的门徒，奉父子圣灵的名，给他们施洗，凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守我就常与你们同在，直到世界的末了。”（太28：18－20）

“使万民作我的门徒”，这是圣经故事的很重要的一点。神在万民中属灵的权柄曾失去。神要祂的孩子，祂的伙伴，祂的儿子耶稣的门徒去向各地去分享好的福音。神要祂的家里有更多的人，越多越好。我们的任何就是去分享这个福音，活出福音的样式，而把这些人带到神的家里面，然后教他们也做同样的事。

 我们要怎么去做呢？我们可以分享我们的信，我们是怎么信福音的，就这么简单。

 首先，告诉别人你在接受神的福音，接受神的宽恕之前的生活是怎样的。人们喜欢听故事，尤其喜欢听别人的故事。为什么？因为从别人的故事里面我们总可以找到自己的影子。当你向别人讲你信主之前的生活并一些细节的时候，听人的可以会找到一些事对他们很熟悉。也有可能你的故事当中有很多的部分都会与他们有共鸣。

 第二，告诉他们为什么听福音和信福音是你生命的一个转变。通常情况下，这是与我们的罪的宽恕有关的。当我们知道虽然我们在我们的生命中做了各种各样的坏事，神还是爱我们，并给了我们救恩。然后，你们可以讲神差了耶稣，所以我们的罪可以被原谅并在他的里面有永恒的生命，就是神最开始想给我们的。

 第三，告诉别人你相信福音并被神宽恕后对你的生活的影响有哪些。告诉知道他们神的宽恕，神的爱，和永恒生命的应许是怎样的。告诉他们它怎样改变了你。告诉他们你接受福音是怎样影响你的。

 有些人可能要你证明你的改变。这很正常，就是一个你效法耶稣的机会。这也是活出一个圣洁的生命的原因。耶稣爱人，并服事人。以耶稣对待人的方法去对待别人是大有力量的。他们也会注意到这一点。当别人爱他们或不爱他们的时候，他们会知道。当你因着福音的原因把他们首位，他们会意识到。当然不是每一个人都相信了耶稣，当你以基督的样式对待他们的时候，也不是每一个人都会相信。但是一定会有很多信的。

**重要词汇词汇表**

对于已经在本书中提到的词汇，此表中不再加以说明。此表中词汇为加黑加粗的词汇。

* **亚伯拉罕 －** 神所拣选成为以色列或犹太人的祖先的人。
* **使徒行传 －** 新约里描写首批基督徒的一本书。
* **亚当和夏娃 －** 神造的第一个男人和第一个女人。
* **天使 －** 服事神并帮助在基督里信徒的个体。希伯来及希腊原意为“使者”。“天使”为工作的职位描述，指神天国里为神向人传达信息的角色。具体请查看下面的”属灵词汇小结“。
* **使徒** - 希腊原文为”被差遣的“。在新约里有几种不同的使徒。
* **升天** - 耶稣在复活之后回到天堂。
* **亚述人** - 从米所波大米南部来的以色列的敌人。
* **巴别塔** - 巴比伦的古城，位于米所波大米南部（今伊拉克）。
* **巴比伦人** - 从米所波大米南部而来的以色列的敌人。
* **信徒** - 接受并坚信福音的人。
* **圣经** - 一本圣书，内包含66本书，是人按着神的启示而写成的。前39本书为旧约，后27本书为新约。
* **基督** - 希腊文为”受膏者“，同”弥赛亚“相等，指耶稣。
* **约** - 两方约定成的契约。在圣经里面神与神立约从而可以应许他们并给他们祝福。约可有也可没有附加的条件。
* **十字架** - 耶稣受难的用具。古罗马的十字架为竖立的一个杆子并在上部有一个横立的梁子。受刑者被捆绑具钉或十字架上直至最后煎熬而死。在新约当中，十字架也指罪被赎回且对信福音的人救恩确定的地方。
* **大卫** - 以色列的第二个王，神应许大卫将建立有一永存的国度。弥赛亚会从大卫的后裔所出。
* **败坏** - 指罪和邪恶，很多时候也邪恶的思想及行为的次数和内容。
* **魔鬼** - 撒旦的另一个名字。具体请查看下面的”属灵词汇小结“。
* **门徒** - 作名词，通过效法耶稣的生命及听从他的教导的人。作动词，”门徒训练“ 意为教导人让人跟从耶稣。
* **宣教** - 通过各种方法来传福音信息的工作。
* **出埃及记** - （1） 圣经里的第二本书；（2）形容古以色列民族从埃及做奴隶逃亡的词汇。
* **恶** - 神所认为道德上坏，有破坏的，对神或神所造的冒犯的任何事。
* **信心** - 相信坚信（对人或事）
* **堕落** - 亚当和夏娃在伊甸园所罪及带来的影响。
* **罪的宽恕** - 当人冒犯神或对神做错事的时候神对其的原谅。当神宽恕别人的时候，任何欠祂的惩罚都被取消。与恩典，怜悯及救恩相关。
* **伊甸园** - 神最开始所造的世界，亚当和夏娃曾住的地方。神也出现在伊甸园里。
* **创世记** - 圣经里的第一本书。
* **外邦人** - 以色列以外的任何人。”非以色列人“。
* **神** - 在英文圣经中，当神的首字母为单数大写的时候，指的是独一的，最终的不可比拟的灵体，创造了人类并爱他们。
* **神格** - 三位一体；神的三个位格（父，子，和圣灵）。
* **福音** - 藉着耶稣基督所带来的救恩的信息。
* **恩典** - 神给我们所不配得的。神的良善。
* **大使命** - 神给他的跟随者的去传福音让万民做门徒的使命。
* **希伯来** - （1） 形容“以色列”的另一个词。（2） 旧约撰写时所用的文字语言。
* **圣灵** - 神的灵，神的本。
* **以撒** - 亚伯拉罕及撒拉的儿子。
* **以色列** - （1）雅各的新的名字。亚伯拉罕的孙子。（2）神使从亚伯拉罕和撒拉后开始的民族。
* **雅各** - 以撒的儿子，亚伯拉罕的孙子。其名后改为“以色列”。
* **耶稣** - 神的儿子，从童贞妇玛利亚所生，是完全的神。神成为人耶稣从而完成神因着人犯罪而开始的救恩计划。
* **犹太人** - “以色列”的另一个名字。亚伯拉罕的后代。在古代，这个词被外人用来形容流亡后的以色列所留存的两个支派。
* **神的国度/基督/耶稣** - 神藉着基督在地上掌权的信徒。新约所讲的这个国度是正在存在并进行当中的，但是在等候最终的圆满。
* **怜悯** - 当神保留我们所当得的审判。
* **弥赛亚** - 希伯来文，意为“受膏者”。指从大卫后代所出，将把神的子民从敌人及罪中夺回并带给他们救恩的最终的王。在圣经里面，耶稣就是弥赛亚。希腊文与希伯来文对应的此词为“基督”，因此，“耶稣基督”意为，“耶稣，弥赛亚”。
* **摩西** - 以色列人，出生于以色列民族在埃及为奴时期。神拣选他带领以色列民族从埃及地出来。
* **西奈山** - 神呼召摩西去把以色列人从埃及释放的地方，同时，也为神给以色列人十诫的地方。
* **新约** - 在旧约后面的二十七本书。内容围绕耶稣的生命及所做的事工，首批基督徒的历史，及基督教在第一世纪的传播。
* **挪亚** - 神在洪水时期所看为义的人。神告诉挪亚去建一个方舟来拯救自己，家人及动物让其免受洪水的灾害。
* **旧约** - 圣经当中的前三十九本书。描述耶稣出生前的历史 。
* **保罗**  - 耶稣的使徒，所做的事工主要针对于外邦人（非以色列人）。
* **彼得** - 耶稣早期的十二门徒之一。
* **应许之地** - 所描述以色列地理位置的词，神应许亚伯拉罕及他的后裔所要居住的地方。在以色列人占领这地之前，在旧约里此地亦称为“迦南”。
* **黑暗的权势** - 对神所造的世界及人类敌对的灵体。具体请查看下面的”属灵词汇小结“。
* **复活** - （1）广义为死后战胜了死亡有了新的生命。（2） 在新约里，指耶稣钉十字架自体上死亡后三天又站起来，也指在将来新天新地的时候所有的基督徒的提升。
* **救恩** - 人因着信福音从而让因着罪与神的隔绝得着重合。因着救恩，一个人的罪在着相信福音而得着宽恕。救恩让信徒能回到神的家。
* **撒拉** - 亚伯拉罕的妻子，神在超能力的让其怀孕生子。
* **撒旦** - 在伊甸园里引诱亚当夏娃的蛇所给它的名字。撒旦是神所造超自然个体当中的第一个背叛神的。撒旦是在新约中神的敌人。具体请查看下面的”属灵词汇小结“。
* **扫罗** - 以色列的第一个王。
* **罪** - 凡与神的公义，道德，品行所相悖，相逆的行为或意向。
* **所罗门** - 大卫之子之一。在大卫死后所罗门继承宝座作王。
* **儿子** - 在圣经里面，“子”指的三位一体的第二位格，成为人耶稣。
* **神的儿子们** - 在旧约，属灵的个体，或为为神服事的，或为背叛神的。具体请查看下面的”属灵词汇小结“。
* **神的灵** - 圣灵的另一种说法。
* **属灵的征战** - 对罪的挣扎。与完成神的大使命相对的属灵的力量。具体请查看下面的”属灵词汇小结“。
* **超自然** - 用来描述超越自然物质世界之外。一个“属灵的个体”指的是在自然中无形的个体。
* **十诫** - 神在以色列人从埃及地出来之后给的十个道德的准则。
* **三位一体** - 神的三个位格；神为一，但以三个位格相存的神学思想。

**属灵词汇小结**

圣经中对于在灵界的个体有很多不同的词汇来形容他们。基督徒通常情况下都把他们混为一起，这引起了很多混淆。在我的职业生涯中我奉献了很多的时间去研究这些问题，如果你对天使，撒旦以及邪灵这些专题有兴趣的话，欢迎你来跟我们一起以这个顺序来阅读下列书藉：

* **《超自然》圣经是怎样教导那未见的国度，及其重要性。**
* **《未见的国度》发现圣经中超自然的世界观。**
* **《天使》圣经中对神国度是的天使是怎样教导的。**
* **《魔鬼》圣经中对黑暗的势力是怎样教导的。**

这些书中的第一本如同本书一样，不是为了学术性的讨论而写的。剩下的三本书本质上是为了学术而写的（有很多脚注和细节）。这些书中都包含了从学者们引用的大量的备注及参考文献来支持书中的观点。

 目前，我们可以来简单看一下超自然世界里的事让我们更好的了解本书中所提及的圣经当中的故事。

 圣经中告诉我们有一个未见的国度，一个属灵的国度。这些国度里的灵的个体即使他们可以有一个身体的样子但是不是像自然世界里面一样有一个躯体。属灵的世界是超自然的，一个与我们物理世界不一样并超出自然世界的。

 神是属于灵界里的，同时又是超过属灵世界并是创造了灵界。神不是被造的，是永恒存在的。就像神造了我们这个物质世界的一切一样，神也造了灵界里的一切属灵个体。

 圣经里用很多不同的词汇描述了属灵的世界（如蜀8：38；彼前3：22）。我在本书中已经介绍了其中的一部分。这些词汇中有一些是职位的描述，就是指灵体所做的事。“天使”就是一个例子。这个词意思为使者。在受希腊罗马文化影响下的新约，天使也指着那些在天国里没有叛逆神的天堂灵体。尽管“魔鬼”这词在古代有不同的解释，此“魔鬼”这个词是用来形容那些叛逆神的灵体。

 “神的儿子们”这个形容短语是一个形容家庭的句子告诉我们神灵体的父及创造者。这个词指的还有更多的意思。我在《超自然》及《未见的国度》里面谈到了这个短语。“神的儿子们”在指的是神的更高位的工作。就像在古代的国王的孩子们会有更高的职位和责任。在圣经的故事中，“神的儿子们”当神在巴别塔审判的时候，是被分到不同的国来掌权，这个工作是比天使传信息更重要的职位。

 最开始的时候，灵界里所有的个体都是对神忠实的。但是却不是一直这样，当我们读此书的时候就会了解到，当神造灵界的成员的时候，神也分享了他的属性给他们。其中的属性之一就是自由的意志。他们当中的一些个体就是用这个自由的意志来违背神的意愿并与属神的人类相对。我们可以把所有背叛神的灵体总体称为“黑暗的权势”。不过，当神想要与人类为家人的时候，圣经中把灵界的敌人与之区别开了。

 圣经中描述了三种这样的背叛。第一个是在伊甸园里发生的，灵界的成员之一想要破坏神与人类为家的想法。在圣经的故事里面，这个个体以一个蛇的形象来到夏娃而前来诱骗她。之后，在圣经里所提及的类于“撒旦（意思为仇敌）”及“魔鬼（意为诽谤者）”成为这次背叛的名字。

 之后在圣经当中，其它的一些天国的神的儿子们背叛了。他们越过了灵界与自然界的界线。犹太书描述此罪为“不守本位。”教会传统上后来逐渐（不精确）称之为“堕落的天使”来描述他们从圣洁中的堕落，或者称之为“魔鬼”来表示他们的罪。这是忽略了旧约里面从来没有用“天使”或“魔鬼”来形容创世记六章一至四节的背叛的。

 最后，“神的儿子们”那些在巴别塔事件后分去各地掌权的在他们的工作中堕落变坏。诗篇82篇就是说到他们的审判。这些实体是在但以理书十章所讲到的各国超自然的魔君，同时也是保罗在不同经文中所写的“执政的”，“掌权的”，“有位的”，“主治的”（如弗6：11－12）。这些词都是在讲地理的领域，所以这些词可以恰当的描述在巴别塔之后的所出现的圣经的故事的情况。